23

NORMA DURAN R. A

De reliquias y milagros: de la explicaciéon teolégica
a la autoridad de la verdad pontifical

About Relics and miracles: from the theological explanation
to the authority of pontifical truth

Resumen

El articulo intenta explicar el milagro
desde la novedad del cristianismo: el
santo como intercesor y hacedor de
milagros. La explicacion del milagro
en Occidente se apoyo6 en la teolo-
gia de Agustin de Hipona y, poste-
riormente, en la escolastica tomis-
ta. En el siglo xi1 comenzé a darse
el monopolio de la certificacion de
lo milagroso. La Santa Sede invento
nuevas practicas para decir qué era
milagroso y qué no. La validacion de
los testimonios para la santificacion
solo se puede hacer desde la “ver-
dad retorica” y no desde la “verdad
cientifica”. Para explicar las eviden-
cias de estos procesos recurro al “gi-
ro lingUistico”.

Palabras clave: ciencia, retorica, san-
tos, canonizacion, giro linguistico

Abstract

This article seeks to explain “mira-
cles” in a world in which a new cha-
racter, one who performs miracles,
appears: the saint. The explanation
for miracles in the Western World
was initially based on Augustine of
Hippo’s theology, and soon after
that, on Thomist Scholastics. During
the Xllth century, the Holy See be-
gan to monopolize the canonization
process through the invention of
new practices. Since the validation
of testimonies needed for sanctifi-
cation can only be achieved on the
basis of “rhetorical truth”, not on
“scientifical truth”, to explain the
evidence that these processes use, |
will recur to the “Linguistic Turn”.

Key words: science, rhetoric, saints,
canonization, linguistic turn

Fuentes Humanisticas > Afio 27 > NUmero 53 > Il Semestre 2016 > pp. 23-40
Fecha de recepcion 14/04/15 > Fecha de aceptacion 10/02/16
norma.durano3@.gmail.com

* Universidad Autdnoma Metropolitana, Unidad Azcapotzalco.



24

De reliquias y milagros: de la explicacién teolégica a la autoridad de la verdad pontifical

Introduccion

La invencion mas importante que surge
con el cristianismo es, desde mi punto
de vista, la aparicion de un nuevo perso-
naje: el santo (martir) que, en tanto tal,
se identifica por su capacidad de realizar
milagros por medio de sus restos o reli-
quias, reliquiae (residuos, huesos, despo-
jos, aquello que quedaba de ese ser hu-
mano fallecido de forma violenta).

La novedad de este fendmeno no era
pensable de esa manera ni para la cultura
pagana ni para la judia. Sin embargo, si-
guiendo en esto a la antropologia, pode-
mos afirmar que el pensamiento magico
(lo milagroso en sentido amplio) ha existi-
do en multiples culturas. Pero sélo el cris-
tianismo concibid este tipo de milagro.

Hasta el surgimiento de la Moderni-
dad, las diferentes culturas han tenido un
lugar para lo milagroso. Sera con la llustra-
cion que lo milagroso tienda a desapare-
cer, y esto se deberd a la emergencia de la
razon instrumental.* La desaparicion del
pensamiento magico se dio con la apari-
cion del pensamiento cientifico; ese pro-
ceso sera lo que estudiaran las diferentes
teorias de la secularizacion, comenzando
por la de Max Weber.

Las particulares circunstancias en las
que se dio la cristianizacion del Imperio ro-
mano durante los primeros cuatro siglos
de nuestra era (persecuciones intermiten-
tes) posibilitd la irrupcion del milagro a
partir de estos “muertos singulares”. Estos
santos emulaban la muerte de Cristo, y
por este hecho se pensé que compartian
con El, el paraiso.

* Estoy plenamente consciente de toda la critica que
se hizo a este tipo de racionalidad desde la Escuela
de Frankfurt.

¢Como ocurria antes el milagro?

En el mundo judio, el milagro era una
manifestacion ocasional que el Dios Unico
ofrecia a su pueblo elegido: ocurria por la
voluntad directa de EIl. Podemos citar nu-
merosos ejemplos: el propiciar la lluvia a
través del Profeta Elias, el mana que cae
del cielo, los milagros realizados cuando el
pueblo hebreo sale de Egipto guiado por
Moisés, etcétera. Con la encarnacion de
Cristo, los milagros se multiplicaron. Los
Evangelios nos dan una amplia referencia
de un mundo pleno de los milagros de Je-
sus (los exorcismos, multiplicacion de pa-
nesy peces, curaciones de ciegos, paraliti-
cos, mujeres hemorragicas, resucitaciones
de muertos, etcétera). La finalidad de la
realizacion de tantos milagros era testifi-
car que Jesus era hijo de Dios. Sus discipu-
los repiten los mismos milagros que sirven
para certificar y testimoniar la verdad de
los Evangelios.

En el mundo pagano “los milagros” se
daban por la participacion directa de los
dioses. Pero los rituales de la religion de
la civitas eran una cosa, y las realizaciones
milagrosas en las que crefa la gente comun
eran otra. Los rituales de la religion de la
ciudad estaban cuidadosamente articu-
lados por sacerdotes especializados que
propiciaban los beneficios de las deidades.
Por otro lado, esta religion no pretendid
dar ninguna explicacion (credo) sobre las
cuestiones trascendentales de la vida.?
Eran las religiones “mistéricas” (que vistas
desde la religion oficial de la ciudad eran
supersticiones) las que daban cabida a es-
tas necesidades vitales. En cambio, la “re-
ligiosidad popular” era muy pragmatica
frente a los fines inmediatos. El término
“do ut des” (doy para que des), da cuenta

2 John Scheid, La religion en Roma.



25

Fuentes Humanisticas 53 > Ideas y religion en México > Norma Duradn R. A.

en forma concisa de lo que eran los ritua-
les domésticos y “populares”.

En este contextoreligiosotan diferen-
te es cuando se da el proceso de cristia-
nizacion de las clases urbanas de la pobla-
cion. Ahi los santos (martires) comparten
el mundo celestial, y es por su mediacion
ante Dios, que se producen ahora milagros.
La certeza de su destino celestial es com-
probada por algo inusitado hasta enton-
ces: las osamentas de estos hombres
gozan de la bilocacion tierra/cielo.3

En este ensayo busco distinguir el
enorme esfuerzo explicativo de los gran-
des tedlogos occidentales para entender
el milagro (desde Agustin de Hipona hasta
la escolastica de Tomas de Aquino), fren-
te a la explicacion juridica que lo validara
desde la Santa Sede. En otras palabras,
si para los primeros el objetivo era enten-
der (explicacion tedrico-teoldgica), para la
segunda es certificar, autentificar y dife-
renciar lo milagroso de lo no milagroso.
Este proceso juridico no pasa por una
comprobacion cientifica, sino que sigue
los canones de la comprobacion de la
verdad “retorica”. En este sentido, hago
explicito mi punto de partida en el si-
guiente apartado.

3 Solo a partir de laretdricay de los tropos se puede
entender esta bilocacion. Los restos del martir,
aunque sea sdlo una parte de suosamenta (un hue-
so0), se explican mediante la figura retérica de la
sinécdoque, que consiste en convertir una parte
del todo como representacion esencial de ese
todo. Es importante distinguir la metonimia de la
sinécdoque. Pues aunque las dos designan el todo
a partir de una parte, solo la sinécdoque utiliza
la parte como expresion “esencial” de ese todo.
Un fragmento del cuerpo del santo representa al
santo en su “esencia”.

Me refiero a la ciencia moderna que nace en los si-
glos xvii y xix y que procede empirica e instru-
mentalmente.

~

1. El “giro lingUistico”
como punto de partida

El lugar desde el que puedo formular una
explicacion del milagro es a partir del lla-
mado “giro linguistico”s. Es decir, mi com-
prension de los milagros parte de que lo
que hoy tenemos no es la percepcion mis-
ma de lo milagroso, sino las narraciones
que sobre ello se realizaron.

Para el mundo moderno, pensar los
milagros implica no sélo un acto de fe,
sino también un “mundo encantado” que
tiene su propia racionalidad, y ésta no es
la de la ciencia empirica que nace con la
llustracion. El mundo moderno opera con
otras distinciones y con otra légica. Podria
resumirse de esta manera: el mundo mo-
derno estiliza sus experiencias de una
manera cognitiva; el mundo premoderno,
de una maneraretdrica.® ;Qué quiero decir
con esto? Que lo que tenemos que anali-
zar son narraciones, no son las experien-
cias o las percepciones mismas del acon-
tecimiento. Es decir, que para que estas
percepciones puedan ser trasmitidas se
han tenido que formular a partir del len-
guaje. En este sentido, se han escrito a
partir de un tipo de comunicacion que es

5 Entiendo por giro lingUistico a la filosofia analitica
que abarca la primera mitad del siglo xx y que con-
sidera que el pensamiento se hace desde el len-
guaje y no a partir de la conciencia (lo que se llama
filosofia de la conciencia y que se instaura a par-
tir de la llustracion). Lo social se representa como
tradicion semantica en la que se vive. Es decir,
lo social se convierte en lo cultural. Por lo tanto,
se comienza a hablar de racionalidades y no de
racionalidad. Cfr. Alfonso Mendiola, “Las tecnolo-
gias de la comunicacion. De la racionalidad oral a
la racionalidad impresa”, p. 21. En la 0ltima parte
expongo este tipo de validacion.

Cfr. Alfonso Mendiola, Retdrica, comunicacién y
realidad. Ver segundo capitulo. El texto de este
autor esta formulado a partir de la obra de Niklas
Luhmann.

o



26

De reliquias y milagros: de la explicacién teolégica a la autoridad de la verdad pontifical

primordialmente oral y que se modela, en
su forma escrita, a partir de la retorica. El
mundo de la retdrica no es el mundo de
la ciencia, sino que es un mundo que se
valida linguistica y no empiricamente. Si
lo previsto no sucede, la expectativa no
cambia, pues la verdad descansa sobre ex-
pectativas morales. Al ser asi, lo que cam-
bia es la justificacion por no ver realizada
la expectativa.

Vale poner un ejemplo: cuando se ha-
ce una peregrinacion para pedir por lluvias
para salvar las cosechas, y éstas no se dan,
la no realizacion de la expectativa puede
ser adjudicada a la falta de fe de los pere-
grinos.” Nunca se pondra en duda la capa-
cidad de Dios para propiciar las lluvias.
De ahi el inmenso abismo que separa la
manera en que los modernos podemos
hablar de |a realidad. Ya que las expecta-
tivas modeladas cognitivamente funcio-
nan en términos de la comprobacion em-
pirica de la hipdtesis. El saber, en su
figura moderna, implica correccion de la
estructura de la expectativa (hipdtesis)
cuando ésta no se cumple. Conocer, en
la modernidad, es sindnimo de aprender.
Por ejemplo, si mi expectativa es que a
cierta temperatura el agua se congela,
y esto no sucede, tengo que reformular
mi presupuesto.

7 “;Qué implicaria para el hombre del siglo xvi mo-
dalizar su expectativa en términos cognitivos?:
aceptar que no existe una relacidn causal entre la
procesion y la lluvia. La comprension de que no
hay ninguna relacion entre el ritual del cura y la
lluvia traeria consigo una estilizacion cognitiva de
la expectativa, y eso no era posible en aquel siglo.
Pero aunque la lluvia no llegue, la expectativa se
mantiene contrafacticamente, porque la carencia
de lluvia se explica por medio del concepto de
pecado.” Alfonso Mendiola, op. cit., p. 147.

Una cultura con primacia retérica tiene
como objetivo fundamental moralizar y
no conocer, o dicho de otra manera, su
forma de conocimiento es moralizante,
por esto la relacion peculiar en la filosofia
escolastica entre verdad, bondad y belle-
za. Es decir, la verdad debe ser buena y
moral, mientras que la modernidad sepa-
ra estas tres esferas: la ciencia, el dere-
choyelarte.®

El discurso cristiano, como un sistema
organizado de pensamiento, tuvo una re-
lacion especial con la textualidad, se cen-
tré en textos y tomd sus metaforas y tro-
pos de ellos. El cristianismo se modeld
en el lenguaje® a partir de la narracién de
acontecimientos como la encarnacion,
muerte y resurreccion de Jesucristo, de ahi
que las narraciones de los milagros de los
santos sean reformulaciones de todo este
mundo milagroso.*®

Por todo esto, acepto la verdad que
surge de esta logica de pensamiento, pero
entiendo que no es mi légica de verdad.
Asumo como verdadero lo que las narra-
tivas nos muestran como milagroso. Para
estos hombres y mujeres, los milagros
ocurren y se transmiten por la narracion
que se hace de ellos, que es finalmente
lo que nosotros tenemos. El milagro ven-
dria a ser una puesta en narrativa de lo
verdadero en sentido literal, analdgico,
anagdgico (moral) y escatoldgico (particu-
larmente el evento del martirio, del cual
hablaremos). Los santos y santas repiten
lo que la narrativa biblica posibilita. En

8 Alfonso Mendiola, op. cit., p. 151.

9 Cfr. Averil Cameron, Christianity and the Rhetoric of
Empire: The Development of Christian Discourse.

°Alain Boureau, L'’Evénement sans fin. Récit et chris-
tianisme au Moyen Age. Ver capitulo 1.



27

Fuentes Humanisticas 53 > Ideas y religion en México > Norma Duradn R. A.

un primer momento fueron los apostoles
quienes operaron milagros. En sentido
anagodgico (moral) corroboraban lo mo-
ralmente verdadero y, en Ultima instan-
cia, evidenciaban su propio destino es-
catoldgico: su estancia definitiva en el
reino celestial.

Desde estos presupuestos abordo el
mundo en el cual los milagros ocurren. En
el Antiguo y en el Nuevo Testamento se
encierra todo lo posible y lo imposible o
sobrenatural.

2. El milagro a partir
de la primera religion revelada:
la cultura judeocristiana

El culto alos muertos erauna practica fuer-
temente instalada en la cultura greco-
rromana, pero una nueva significacion
comenzod a operarse en el seno de este
cuidado por los muertos. De esta cultura
permanecia la practica de celebrar con un
agape muy importante el aniversario de la
muerte del familiar. En esta sociedad,
la memoria por los antepasados era res-
guardada y celebrada el dia del falleci-
miento, y no la del nacimiento del perso-
naje. El cristianismo conservara esta fecha
de rememoracion por considerar que era
el momento en que se celebraba el naci-
miento a la eternidad. Esto era particu-
larmente conmemorado en la fecha de la
muerte de los primeros martires.

En el mundo romano, la conmemo-
racion de la muerte del familiar era una
costumbre que pertenecia al ambito de lo
privado, es decir, ni el estado ni ninguna
institucion religiosa especifica tenian inje-
rencia en estas practicas. Los recién con-
vertidos no eliminaron sus practicas fu-
nerarias, al contrario, las conservaron y

cada aniversario de la muerte del familiar
se reunian celebrando un festin en me-
moria de éste. Esta celebracion sequia
perteneciendo al dmbito de lo privado.

En el contexto de las persecuciones
se comenzo a dar la practica de resguar-
dar piadosamente los restos de quienes
habian muerto dando testimonio de su fe.
La primera constataciéon de este nuevo
cuidado por los restos de un martir data
de las actas de san Policarpo en el afio
156.** Las persecuciones romanas en con-
tra de la nueva religion habian sido espe-
cialmente duras en la parte oriental del
imperio, en Occidente habian sido menos
numerosas.*> Al organizarse las iglesias
cristianas, a lo largo y ancho del Medite-
rraneo va a darse un trato especial a
aquellos restos de quienes dieron prueba
de esta virtus (una especie de fuerza) que
permanece en sus restos como testimo-
nio de que gozan ya de la gloria eterna. Los
martires, mediante su muerte violenta,
comparten ya la gloria eterna, pues emu-
laron con su muerte la del Salvador. Es por
esta analogia que sus restos o reliquias
pueden operar milagros.

La primera vez que la palabra martir
(martus en griego, testigo)™ es utilizada
para nombrar a alguien que muere por
una causa —en este caso sus creencias—
aparece a finales del siglo Il, antes era so-
lo testimonio, testus, superstes, en latin.
Ahora se utilizaba parareferirse a personas
que habian dado su testimonio a través de
su “bautismo de sangre”, es decir, de su
muerte violenta, misma que igualaba la
manera en la que Cristo habia redimido

1*René Aigran, L’hagiographie, p. 13.

22No estamos diciendo que no las hubo: hay que re-
cordar alos martires de Lyon y Tarragona.

BFrangois Hartog, “El testigo y el historiador”, pp.

49, 51.



c8

De reliquias y milagros: de la explicacién teolégica a la autoridad de la verdad pontifical

alahumanidady, como su resurreccion era
la prueba de la Redencion, estos martires
lo emulaban ahora gozando ya con El del
paraiso celestial.

El milagro, a partir de las reliquias, se
justificaba por medio de una analogia. Es-
ta vez provenia del Antiguo Testamento.
La correspondencia la encontraron en Il
Reyes 13: 20, 21.* Como esto ya habia su-
cedido en el Antiguo Testamento, podia
ocurrirnuevamente. La palabra martir ten-
dra desde ese momento una nueva conno-
tacion, significando ahora: quien goza ya
de la bienaventuranza eterna. De alguna
manera se considera que estos restos
comparten un doble lugar, pues al lograr
su salvacion participan tanto del reino de
Cristo celestial, como del lugar terrenal:
el locus donde descansan sus restos. Con
esto se produce la bilocacidn de estos se-
res humanos especiales, inusitada e im-
pensable hasta entonces: la union de lo
celestial con lo terrenal; es por ello que
realizan milagros, prodigios, exorcismos
y curaciones. Locus significaba lugar don-
de reposaban estos personajes y, a la vez,
también se nombraba con esta palabra a
sus reliquias.*s

Como en los Evangelios no se explici-
taba nada del cuidado por los muertos, las
costumbres funerarias de visitar la tum-

24" Eliseo murid y fue sepultado. Por entonces hacian
incursion en la tierra, y un afo y otro, las tropas de
Moab, y sucedié que mientras estaban unos se-
pultando a un muerto, vieron de pronto venir una
de estas tropas y arrojaron al muerto en el sepul-
cro de Eliseo y se fueron; y en cuanto el muerto
llegd a tocar los huesos de Eliseo, resucitd y se
puso de pie.”

*5Esos loci indicaban exactamente donde cielo y
tierra se tocaban, coincidian. El santuario que con-
tenia la tumba o una reliquia se denominaba sim-
plemente Loca sanctorum. Lugar donde las leyes se
suspendian. Peter Brown, The cult of the saints. Its
Rise and Function in Latin Christianity, p. 11.

ba, poner ofrendas en recuerdo de ellos
y festejar su aniversario luctuoso, aunque
a algunos teologos les molestaba® (pues
veian una continuidad con las practicas
paganas) fue un hecho cotidiano que no se
elimino en el paleocristianismo. La tumba
era por antonomasia el lugar privado de
la familia.

Los cristianos de estos tiempos, aho-
ra lo sabemos, no tuvieron sus propios ce-
menterios. Tradicionalmente se invento la
creencia de que las catacumbas eran el lu-
gar particular de entierro de los cristianos.
Incluso se dio la bellainvencion de que eran
lugar de reunion en tiempos de persecu-
cion. Grandes especialistas’ han venido
a demostrar que las catacumbas eran los
cementerios colectivos de los romanos y
que, en algun momento, los cristianos
también las utilizaron como cualquier ro-
mano mas.*® Incluso la palabra cemente-
rio no denominaba la nocién que hoy te-
nemos de ella. La palabra koemeterion, del
griego, significaba Unicamente tumba.*
En estos tiempos se empezo a dar la cos-
tumbre de querer enterrarse junto a uno
de estos martires que, estando ya en pre-
sencia de Cristo, podian interceder por
ellos a la hora del juicio final.2°

Victor Saxer, Morts, martyrs, reliques en Afrique
chrétienne aux prémiers siecles. Cfr. sobre todo la
parte que dedica a Tertuliano.

7Eric Rebillard, Religion et sépulture. L'Eglise, les
vivant et les morts dans ’Antiquité tardive.

18Utilizo la palabra romano en sentido general: toda
persona que fuera ciudadana del imperio, ya re-
sidiera en el norte de Africa, en Sicilia, en Medio
Oriente, etcétera y no en el sentido de habitante
de la ciudad de Roma. Este tipo de “cementerio”
existi6 en la antigledad, asi como los columbaria.

9Cfr. Erick Rebillard, “"L'Eglise de Rome et le déve-
loppement des catacombes. A propos de I'origine
des cimetiéres chrétiens”, p. 742.

2°Peter Brown, op. cit., p. 57, nota 36.



29

Fuentes Humanisticas 53 > Ideas y religion en México > Norma Duradn R. A.

Mientras duraron las persecuciones
(la Ultima se dio a principios del siglo 1v) las
catacumbas albergaron a muchos difuntos
cristianos. Peter Brown, en su ya célebre
libro The cult of the saints, explica que es-
tos “amici de Cristo” reproducian las rela-
ciones clientelares del patrono con sus
protegidos, es decir, los santos como ya es-
taban en el cielo y gozaban de la presen-
cia divina eran seguros intercesores para
quienes no se sentian capaces de dar el
mismo testimonio de sangre de los marti-
res. Alalargay ya sin persecuciones, estos
personajes serian los santos patronos,
los amigos de Cristo, que podian operar
milagros y curaciones pues intercedian
por los fieles como los patroni terrenales
lo hacian a diario con su clientela. Esto no
es un pequefio cambio; las figuras que
unian cielo y tierra (@ngeles, daimones, ge-
nius, lares, penates y demas divinidades
tutelares), no eran, en estricto sentido, se-
res humanos jy ahora eran hombres y
mujeres muertos! El gran acierto de la
Iglesia, cuando el cristianismo dejé de ser
perseguido, fue que los obispos ejercie-
ron el control de estos cuerpos. En vez de
ser los restos de los martires y confesores
parte del culto funerario familiar, pasaron
a ser propiedad de la Iglesia. Obispos con
una gran vision de futuro, como Ambro-
sio de Milan, en el afio 386, hicieron tras-
ladar los restos y osamentas de martires
recién descubiertos a sus basilicas y lo-
graron de estamanera que el culto de estos
restos ya no fuera familiar. Pas6 entonces
a ser un culto de la Iglesia. Los obispos se
volvieron los grandes administradores de
la época. Ahorasise podia justificar el gran
festejo en su dies natalis, su nacimiento
a la vida eterna, el dia de su muerte, el

**Victor Saxer, op. cit., p. 240.

dia para hacer grandes banquetes que
eran ofrecidos a los santos patronos por
toda su familia: la comunidad cristiana.
Brown?? se refiere a los obispos como
“grandes empresarios”, pues fueron ellos
quienes canalizaron este culto en favor
de la Iglesia. De ahi en adelante fue pena-
lizable pretender la propiedad de los res-
tos de un martir en beneficio propio. La
Iglesiay sus santos patronos fueron los ad-
ministradores de la nueva division social
que impuso la Iglesia: los ricos y los pobres,
y ella fue la que administrd las limosnas
para repartirlas entre los pobres.3

Los martires, y luego los santos en
general, operaron una complicadisima
elaboracion de la “mentalidad” pagana
que contaba con una serie de seres invisi-
bles como angeles, demonios, lares, ge-
nius, etcétera. La delicada red que unia a
los muertos paganos con sus propias fami-
lias en agapes y otros cultos privados seria
prerrogativa de las iglesias, que uniran
definitivamente los restos mortales de
los santos con los altares (tumba-altar).
Los nuevos santuarios albergaron en su
interior los restos de los martires. El mapa
de la cristiandad occidental se reformulo
porlossucesos (milagros, curaciones, exor-
cismos) que ocurrian en ellos.?4 Lo que el
cristianismo vino a trastocar fueron los li-
mites, antes infranqueables, entre vivos y
muertos, asi como entre lo terrenal y lo ce-
lestial. El gran esfuerzo por explicar teo-
logicamente el milagro (la teologia es

22Cfr. Peter Brown, op. cit., p. 38.

23(fr. el Oltimo libro de Peter Brown, Through the eye
of the needle.

24Peter Brown, The cult of the saints. Its Rise and
Function in Latin Christianity. Sobre todo, capi-
tulo 6.



30

De reliquias y milagros: de la explicacién teolégica a la autoridad de la verdad pontifical

pensada como “la” ciencia) en Occidente
la dio Agustin de Hipona.?s

*5Laexplicacionteoldgicaquesedaenelcristianismo
occidental siguio durante la Alta Edad Media
la interpretacion de Agustin de Hipona. Segun
Benedicta Ward, Miracles and the Medieval Mind,
y Benoit Bourgine, “Le miracle dans la théologie
fondamental classique”, estas explicaciones estan
explicitadas en los textos de Agustin: De Genesis
ad litteram y de De Tritintate, De Utilitate credendi
y La ciudad de Dios. Agustin se refiere a los mila-
gros con varias palabras: signa, portenta, virtutes
signorum monstra, magnalia, mirabilia y mira. Para
el obispo de Hipona las razones de la Creacion
estaban contenidas en las seminun semina y las
seminales rationes. Es decir, dentro de la propia
creacion estaban contenidas todas las posibili-
dades, que a veces causaban milagros y que pa-
recian estar en contra de la naturaleza, pero de
hecho eran inherentes a ella. Toda creacion, por
consiguiente, era entonces tanto natural como
milagrosa. Para Agustin habia actos maravillosos
de Dios mostrados en los acontecimientos del
mundo, pero ellos no eran opuestos a la naturaleza
sino eran la realizacion de esas razones escondi-
das dentro de la naturaleza, por eso, toda ella era
potencialmente milagrosa. Hay tres niveles de ma-
ravillas: las provocadas por los actos visibles y
diarios de Dios, vistos por los hombres como sig-
nos de la bondad de Dios; las provocadas en el
ignorante, que no comprende como funciona la
naturaleza y se sorprende con lo que un hombre
sabio no, y las maravillas provocadas como mi-
lagros genuinos, manifestaciones del poder de
Dios, no contra natura sino praeter naturam. Dios
no entra en contradiccion con la naturaleza de
los seres tal y como salieron de sus manos desde
el primer dia. El actVa en virtud de una disposicién
puesta en ellas desde la creacion. Los milagros
no son, pues, obras divinas en contra de la natu-
raleza por El creada. Mediante la nocién de “ra-
zones seminales” tomada del estoicismo y del
neoplatonismo, explica como Dios ha colocado
en las creaturas potencialidades que se prestan a
dos especies de desarrollo; uno ordinario, segun
el curso normal de la naturaleza —la razén seminal
de un ser se identifica entonces con la ley de
su desarrollo; otro, extraordinario, segin una po-
sibilidad escondida en ella desde su creacion. El
milagro corresponde a la puesta en obra de esta
potencialidad insdlita, que deja de ser milagro
explicado desde aqui. Sin embargo, continta el
obispo de Hipona: si Dios creo el tiempo y todas
las cosas, no quiere decir que después de la
Creacion, Dios deje de actuar en ella. Agustin to-

Pero, ;como se habia pasado de la an-
tigua repugnancia de los muertos a una
nueva familiaridad con ellos? “Por la fe en
la resurreccion de los cuerpos, asociada al
culto de los antiguos martires y de sus
tumbas”, nos contesta Philippe Ariés, en
su ya legendario y bello libro.2¢

Para el Occidente cristiano, que reci-
bid a los nuevos pueblos que llegaron para
quedarse en los territorios de Europa oc-
cidental, la cristianizacion y las practicas
funerarias tomaron un camino particular.
Se empezaban a configurar unas practicas
que la Iglesia iria monopolizando poco a
poco. El cuidado por los muertos, su me-
moriay su “culto” fueron absorbidos por la
Iglesia, quien tuvo el poder de decir quién
se enterrabaenuncamposantoy quiénno.
Con esto decidia quién moria dentro de
la Iglesia y quién no, en otras palabras,
disponia quiénes tenian acceso a la salva-
cion eterna. Siglos mas tarde esto deri-
varia en la intercesion por los muertos en
el tercer lugar, aquel representado por el
purgatorio a fines del siglo x11,27 y culmi-

ma el versiculo del evangelio de Juan (5,17) que
justifica: “Mi padre sigue obrando todavia. Y por
eso yo obro yo también.” Agustin, sin embargo,
en el Ultimo libro de la Ciudad de Dios nos viene a
hacer toda una relacion de los milagros realizados
por las reliquias de los santos. Practicamente la
llegada de las reliquias de san Esteban a Uzalis lo
habian puesto frente a los portentos realizados
por sus restos. Los pensadores del siglo xviii se lo
reprocharan, pues pensaban, desde su contexto,
que era el del deismo, que se perdia el esfuerzo
reflexivo tan importante que habia sido alcanzar
el monoteismo. Desde ese momento, la hazafia
de los primeros cristianos se perdia “al cristianizar-
se las masas incultas, que se decantaron por el
politeismo, encarnado en la creencia de los san-
tos y sus milagros y reliquias. Cfr. Peter Brown,
The cult of the saint. Its rise and Function in Latin
Christianity, p. 15.
26Philippe Ariés, El hombre ante la muerte, p. 34.
27Cfr. Jacques Le Goff, El nacimiento del purgatorio.



31

Fuentes Humanisticas 53 > Ideas y religion en México > Norma Duradn R. A.

naria con la celebracion universal de los
fieles difuntos el 2 de noviembre (siglo xI).

Como hemos visto, las reliquias de los
martires y santos fueron fundamentales
para el cristianismo de la temprana Edad
Media. Fueron el equipamientofundamen-
tal de altares, juramentos, empufiadura
de espadas... Eran fuente de milagros, ex-
pelian olores gratos, sanaban a los enfer-
mos, etcétera. Las translationis, relatos de
traslados de estas reliquias, son tratadas
por Gregorio de Tours que ya da cuenta
de ellos. Los traslados de reliquias son un
género mixto que oscila entre la vitae, las
cronicas y los anales.?® Muchos de ellos
estan conectados con la memoria de dedi-
caciones de iglesias y otras formas de
procesiones. Estos relatos, mas inclinados
a dar testimonio de los poderes de las re-
liquias, eran la forma mas comdn de “ca-
nonizar” al santo. Era un proceso que no
pasaba por Roma. El obispo del lugar era
quien formalizaba esta “canonizacion”. En
el siglo 1V se nos da ya testimonio de estos
traslados. Uno de ellos es la invencion de
santa Cruz por santa Helena, texto muy
conocido en Occidente desde épocas tem-
pranasy que provee de detalles que serian
muy comunes en otros traslados, aunque
pueden ser muy variados.29

La translatio se escribia para decir co-
mo habia sido adquirida la reliquia, asi
como para hacer aceptable la presencia
del cuerpo de un santo en un monasterio
lejano, pues el robo y los traslados de re-
liquias ocurrian cotidianamente en este
universo. Desde luego hubo disensiones
en la sociedad cristiana, pues no todos
aceptaban los milagros de las reliquias.

28Paul Geary, Furta sacra. Thefts of relics in the Cen-
tral Middle Age, p. 11.
29/bid., p. 12.

Vigilancio (siglo 1v), Claudio de Turin (es-
pafiol que nacié a mediados del siglo vin)
o Juan Calvino (xv1) las desechan por va-
nidad o devocion idolatrica. Siempre hubo
gente que pensaba diferente. Sin embar-
go, la homogenizacion vino con la Refor-
ma Gregoriana. En los siglos x y X1 los san-
tos extendieron su poder de proteccion y
fueron foco de los movimientos de paz.

3. La Reforma Gregoriana
y la canonizacidn papal

En el siglo xi surgié la necesidad de re-
pensar la distincion entre lo sobrenatural y
lo natural. Esto se debid a que por primera
vez Roma pretendié el monopolio de decir
qué esmilagroy qué nolo es. Esta cuestion
delimitaba finalmente quién accedia a los
altares, es decir, quién podia ser intercesor
frente a Dios, del milagro. El nominativo
de santo sélo lo ostentaria quien la Santa
Sede decidiera. Asi comenzaba la histo-
ria de un proceso para “canonizar” a los
personajes que operaran milagros.3° Des-
de luego, se entiende que el milagro es
realizado por Dios, y es mediante la inter-
cesion de este personaje, que Dios los
lleva a cabo.

Este proceso se desarrollaba a partir
de la iniciativa del obispo ordinario (o del
metropolitano) del lugar donde el santo
habia muerto. El papado aceptaba abrir
una averiguacion, Unicamente si se apoya-
ba por un numero suficiente de suplicas de

3°Es preciso insistir: es el proceso el que fabrica
al santo, pues es éste el resultado escrito de
un procedimiento y de un interrogatorio oral,
aunque también es un objeto material (papel y
tinta) organizado, que utiliza un lenguaje y unas
practicas discursivas. Cfr. Didier Lett, Un procés
de canonization.



32

De reliquias y milagros: de la explicacién teolégica a la autoridad de la verdad pontifical

personalidades influyentes, tanto laicas
como eclesiasticas. Es significativo que
desde esta época los procesos de canoni-
zacion tendieron a volverse motivo de Es-
tado, y tanto monarquias como prelados
de una nacion unian sus esfuerzos para
abrir “una causa”. La Ultima palabra des-
cansaba en la decision del pontifice. Uno
de los rasgos mas importantes de este
proceso era basarse en interrogatorios:
preguntas formuladas por el clero romano.
Era un proceso que seguia las pautas de
los procesos judiciales, es decir, obedece
a una “juridizacion” que se extendia a to-
dos los ambitos de la sociedad. Incluia,
por ejemplo, la supresidon de los juicios
ordalicos3'y el establecimiento de la Inqui-
sicion (contra los herejes principalmente).

En los procesos de canonizacién,3? se
preguntaba a los testigos si los milagros
operados eran sobre o contra natura.’3
Esto es significativo pues el concepto su-
pranaturam hace su emergencia en estos
siglos.34 Lo sobrenatural tendra un éxito
contundente; aparece contemporanea-
mente con el surgimiento de los mendi-
cantes, la escolastica y la Reforma Grego-
riana. De aqui en adelante formé parte del

31La prohibicion de estos juicios eran otra sefal del
proceso que se operaba en toda la sociedad cris-
tiana occidental. La verdad ordalica dejaba en ma-
nos de la comunidad el consensar, mediante la
valoracion de estas pruebas, si Dios se inclinaba
ante tal o cual decision. Cfr. Thomas Head, “Saints,
heretics and fire: finding meaning through the or-
deal”, en Sharon Farmer y Barbara H. Rosewein,
(eds.), Monks and nuns, saints and outcasts, Ithaca/
Londres, Cornell University Press, 2000.

32E| “proceso clasico”, con todas sus etapas, quedo
conformado hasta el siglo xvii, con Urbano vin. Cfr.
Christian Renoux, “Une source de I'histoire: de la
mystique moderne revisitée: les proces de cano-
nisation, p. 189.

33Robert Bartlett, The natural and the supernatural in
the Middle Ages, p. 10

34/bid.

vocabulario del milagro. Tomas de Aquino
fue el pensador que mas influyd en la teo-
logia de este tiempo. El tendié a rempla-
zar muchas distinciones con el binomio
natural/sobrenatural. Desde el siglo xiv,
serd muy comun encontrarlo en las len-
guas vernaculas.3s

Para mantener su preeminencia en
la sociedad, el clero de estos siglos debio
repensar profundamente su relacion con
el mundo laico, reafirmando y precisando
los instrumentos de mediacidon que tenia
y dandose otros nuevos. Este trabajo se
completo en los siglos xi1 y xiii, con el de-
sarrollo de la teologia de los siete sacra-
mentos (sobre todo la confesion auricular
y la obligacion de hacerlo, al menos una
vez al afio), el culto eucaristico (también
obligatorio anualmente), el matrimonio,
el surgimiento del purgatorio y de la pre-
dicacion. El culto a las imagenes y las reli-
quias sera conservado con un control mas
severo por parte de la Iglesia.

Cuando resurgieron las ciudades, ha-
cia el siglo x11, la difusion de la cultura ara-
be habia extendido sus vinculos con Occi-
dente. El saber de Aristdteles se difundio
a partir de su recepcion arabe; luego lle-
garia directamente del griego. Con ello se
dara una nueva explicacion teoldgica del
milagro. Esta recepcion quedd mas clara-
mente formulada por la filosofia escolas-
tica de Alejandro de Hales, Alberto Mag-
no, Buenaventura y culmind con Tomas
de Aquino.3®

35/bid.

3%En De potentia, Tomas de Aquino distingue entre
aquellos milagros que estan por arriba de la natu-
raleza (supra naturam), los que son contra la na-
turaleza (contra naturam) y los que estan mas alla
de la naturaleza (praeter naturam). Como ejem-
plo de milagro sobrenatural, menciona aquel en el
que Dios concede materia con una forma en que
la naturaleza es incapaz de conseguir: encarnacion



33

Fuentes Humanisticas 53 > Ideas y religion en México > Norma Duradn R. A.

¢Cémo controlarlo milagroso frente a
los procesos centrifugos e incontrolados?
En una época en que la Iglesia se redefi-
nia en todos los ambitos, el monopolio
de canonizar a los personajes que hacen
milagros no es un evento menor. Antes
que nada, se comienza a exigir que sean
probadas las virtudes de los candidatos a
santos y que se demuestre la reputacion
de santidad del servidor de Dios. En 1234
se decreta lareserva pontifical para propo-
ner el culto de futuros santos y se insti-
tuird un proceso que indague sobre la pro-
duccidon de los milagros efectuados por

del Verbo, o cuando la naturaleza puede convertir
la materia en cierta forma sin importar cual sea su
materia particular (es una accion inmediata de
Dios). Un milagro es contra natura cuando la dis-
posicion de lo material ocurre y contradice lo
que normalmente sucede: cuando una virgen da
a luz. Un acontecimiento praeter naturam es cuan-
do Dios produce un efecto que la naturaleza
puede producir, pero El lo hace de tal manera,
que nadie puede alcanzarlo segun la naturaleza.
Esto ocurre cuando la naturaleza carece de herra-
mientas suficientes para lograrlo; como cuando
Cristo convierte el agua en vino; cuando ocurre
una plaga, pero ésta es mayor que cualquier otra:
la plaga de ranas en Egipto, o cuando un acon-
tecimiento sucede en menor tiempo de lo normal:
curacion con la invocacion del santo. En estos
Ultimos ejemplos, Tomas prefiere, a comparacion
de Agustin, ver el milagro, no como una acelera-
cion de la naturaleza, sino como una suspension
del proceso natural de la naturaleza. Cfr. Michel
Goodich, Miracles and wonders. The development
of the concept of miracle, 1150-1350, pp. 19-20.
Por otro lado, Tomas insiste en que la finalidad
del milagro es el testimonio de la verdad. “Los
verdaderos milagros no pueden suceder mas que
por el poder divino: Dios los produce para la utili-
dad de los hombres con dos fines, confirmar la
verdad predicada, y mostrar la santidad de un
hombre que Dios quiere proponer como ejemplo
de virtud.” (Suma teoldgica Ila Il ae q 178) Esto
reafirmaba otra distincion importante: la que se
da entre milagroy magia. Cfr. Alain Boureau, Satan
héretique. Histoire de la demonologie (1280-1330),
p. 129. Los verdaderos milagros son peticiones de
alguien a Dios. Ellos eran los santos.

los santos. En el futuro esta instancia sera
la llamada Congregacion de Ritos (1588).

Es frecuente pensar que el nacimien-
to de la canonizacion pontifical ocurre en
993, pero, nos dice André Vauchez,3 el
término canonizare aparecio, por primera
vez, en un texto del siglo x1. Con la Refor-
ma Gregoriana la centralizacion comenzo
su marcha. En una primera instancia so-
lo se buscaba la canonizacion para dar un
lustre suplementario al santo. Las cosas
comenzaron a cambiar a partir de Grego-
rio VII (siglo x1). El siglo xII constituyd un
siglo de transicion, progreso el proceso de
canonizacion pontifical, aunque no dejo
de existir la translatio obispal que tenia
valor definitivo como canonizacion; sin
embargo, la prerrogativa papal ya empe-
zaba a poner en duda estos traslados.
Hasta el siglo xi, el culto de los santos ha-
bia permanecido como un dominio mar-
ginal de la iglesia regido esencialmente
por la costumbre.

EnellV Conciliode Letran (1215) se to-
mé el decreto de un sinodo de la época ca-
rolingia y se inserto en el Decreto de Gra-
ciano, que prohibia venerar las reliquias
descubiertas recientemente sin la autori-
zacion del princeps; pero, si en el xin el
princeps era el pontifice, en el Ix era desde
luego el emperador. En la segunda mitad
del xni la canonizacion papal deja atras el
traslado de reliquias como acto decisivo
de canonizacion y comienza un periodo de
definicion por parte de la Santa Sede.3®

Para Inocencio IV (1243- 1254):

37 André Vauchez, La sainteté en Occident aux dernié-
res siécles du Moyen Age, p. 25.
3#bid., p. 35.



34

De reliquias y milagros: de la explicacién teolégica a la autoridad de la verdad pontifical

canonizar consiste en decidir con toda re-
gularidad y de manera candnica que un
santo sea honrado como tal, es decir, que
le sea dado un culto solemne como se le
da a los santos de la misma categoria. Si
se trata de un confesor, que se celebre
para él el oficio de confesor; si se trata de
un martirigual, y asi sucesivamente.39

Noobstanteestasprescripciones, has-
ta el siglo xvi los obispos continuaron con
lainiciativadelostrasladosdereliquiasyto-
davia la opinidn publica tendia a confundir
traslado y canonizacion, incluso a acordar-
le mas importancia al traslado. En los Ulti-
mos siglos de la Edad Media gran cantidad
de nuevos cultos no fueron ni aprobados ni
reprobados por la Santa Sede, y se desa-
rrollaron localmente con toda libertad.
Esto es indicativo de la lentitud paraimpo-
ner los criterios de Roma.

4. Corroboracion del milagro
en los procesos de canonizacion

Laentradaen escenadel papadoibaacom-
pafiada de formas de control que antes no
detentaba. Esto incluia el monopolio de la
verdad. La canonizacion implicaba, desde
luego, decidir sobre el milagro. Un primer
requisito que pedia la Santa Sede para co-
menzar el proceso de canonizacion era la
redaccion de una vita, es decir, la narracion
de la vida del santo o santa. No hay santo
sin “biografia” del personaje. Para nuestra
finalidad esto es muy importante. Hoy sa-
bemos que no hay relato neutro.4® Narrar

39André Vauchez, ibid., p. 35.

4°Hoy, inclusive, se ha puesto en duda la universa-
lidad de la narracion, en el sentido de que los mo-
dos de narrar son distintos en cada época: “la na-
rracion es una operacion social y no una operacion

implicaba, desde un mundo que modela-
ba sus saberes desde la retdrica, ajustarse
a las posibilidades narrativas que tenia esa
sociedad, y éstas se organizaban en tres
modelos: el género deliberativo, el epidic-
ticoy el judicial.+*

He analizado en otro lugar que estos
relatos de santos no comparten, en forma
“pura”, uno sdlo de estos géneros, pero de-
finitivamente estan organizados desde es-
te pensamiento. La diferencia con la forma
como la sociedad moderna estructura su
verdad es radicalmente diferente de la
que estamos hablando. Es en este sentido
en el que me ubico desde el “giro lingiis-
tico”: las percepciones soélo pueden ser so-
cializadas (comunicadas) por el lenguaje,
y éste presupone tres niveles en la comu-
nicacion: el nivel sintactico, el semanticoy
el pragmatico.4* Si antes de este “giro” la
ciencia siempre se formulé pensando en
la existencia de un solo tipo de enunciados,
los constatativos (que solo se fijaban en el
nivel sintactico y en el semantico), hoy la
pragmatica ha venido a complicar la com-
prension de todo textoy, desde luego, mds
evidentemente la de los textos “histo-

de la conciencia [...] por lo tanto hay que elaborar
un concepto de narracion que tome en cuenta los
condicionamientos sociales. Debe quedar claro
que estos condicionamientos sociohistéricos se
manifiestan en la funcion y estructura de la narra-
cidén, son comunicativos”. Alfonso Mendiola, Re-
torica, comunicacion y realidad, pp. 251-252.

4*Maria del Carmen Ruiz de la Cierva, “Los géneros
retoricosdesdesusorigeneshastalaactualidad”, en
http://www.rhetorike.ubi.pt/oo/pdf/carmen-los_
generos_retoricos.pdf [consultado el 7 de junio de
2015]. Los tres géneros que enuncia Aristoteles
son: el deliberativo, el epidictico y el judicial. Si
la vita esta construida bajo el paradigma del epi-
dictico, el proceso de canonizacién se insertaria
como realizado a partir del judicial.

42Cfr. J. L. Austin, Como hacer cosas con palabras. Pa-
labras y acciones.



35

Fuentes Humanisticas 53 > Ideas y religion en México > Norma Duradn R. A.

ricos”.43 Es decir, una narrativa comparte
con la literatura la tropologia: la "modali-
zacion"# del lenguaje, misma que le im-
pide asignarle a los enunciados dnicamen-
te una funcion “constatativa”.

Dicho todo esto, uno de los primeros
criterios de garantia sobre quién habia
realizado milagros era el recabar informa-
cion sobre los prodigios y portentos que
se le atribuyen al personaje que se quiere
postular como santo. En muchas regiones
estos criterios fueron: don profético en ar-
ticulo mortis, muerte en olor de santidad y
poder taumaturgico. A partir de este mo-
mento, el milagro se testimonia, se sope-
sa, se valora y se corrobora mediante el
testimonio. Testimoniar es “hacer decir” a
alguien que vio el milagro. Esta esla prime-
ra instancia, pero cuando ya no hay quien
dé testimonio de vista, sera quien haya
oido de quien vio, quien dé el testimonio.

La canonizacion incluia necesaria-
mente el milagro. Sin milagro no hay san-
to. La cuestion era como certificarlo. Esen
este contexto donde nace el procedimien-
to bajo la férmula de un proceso judicia-
rio.*5 Es decir, una averiguacion a base de
preguntas y respuestas a los testigos pre-
senciales y a los de sequnda y tercera ins-

43Desde la aparicion del texto de Hayden White, Me-
tahistoria. La imaginacion histérica en la Europa
del siglo xix, |la consideracion de la retorica ha ve-
nido a trastocar las evidencias de la historia. El
modelo mas elogiado de la puesta en practica de
la explicacion pragmatica es el bello libro de Fran-
cois Hartog, El espejo de Herodoto.

44|_a nocion de modalizacion se refiere a que todo
enunciado construye una forma de intersubjeti-
vidad institucional entre los interlocutores.

45No es coincidencia que la Santa Sede extienda es-
ta l6gica de monopolio a los procesos inquisito-
riales y a la justicia (prohibe, como lo hemos di-
cho, lajusticia ordalica). La “juridizacion” obedece
a la centralizacion de todo aquello que hable de
lo verdadero.

tancia. Esta averiguacion se hacia bajo
juramento, ya que si el testigo mintiera
cometeria perjurio, falta capital en esa
época.*® La intencion de esta primera
“biografia” es juzgar si la vita apoyaba la
intencion pastoral que presidia a toda ca-
nonizacion. El primer requisito era asegu-
rar que la vida del santo fuera trazada a
manera de suscitar la imitacion de virtu-
desy que no fuera tachada de historias ex-
travagantes y poco edificantes.4’

El acta notarial, ampliamente conoci-
da en Italia en el siglo xi1, fue un elemento
importante en el proceso; sus caracteres
fundamentales ya estaban presentes des-
de aqui, pues el acta tenia un valor de ins-
trumento publico. El problema era el de
las pruebas de santidad; se necesitaba una
evidencia que fuera aprobada desde dos
cuestiones fundamentales: la virtud de
costumbresy laverdad de los signos (obras
de piedad en vida, y las manifestacio-
nes de los milagros después de la muer-
te).4® La averiguacion preliminar debia de-
mostrar que los numerosos milagros se
producian en la tumba del santo; en este
paso no era necesario probar la realidad
de esos milagros, pues eso constituia el
proceso de canonizacion. Esta averigua-
cion, llamada en la época processus o infor-
matio in partibus, se confiaba a tres comi-
sarios, entre los cuales se encontraba, en
principio, al menos un obispo.49 La inda-
gacion se hacia generalmente donde se en-
contraba la tumba del santo y donde se

46Sin embargo, nos dice José Luis Sanchez Lora
(“Hechura de santo: procesos y hagiografias”, pp.
349), que “en el juramento basta la verdad moral y
ésta queda a salvo si el testigo tiene certeza mo-
ral, y para ellos es suficiente que jure lo que tenga
por mas probable.

47 André Vauchez, op. cit., p. 41.

“*bid., p, 43.

491bid., p, 50.



36

De reliquias y milagros: de la explicacién teolégica a la autoridad de la verdad pontifical

producian los milagros que habian dado
nacimiento al culto, luego se extendia alos
lugares donde habia pasado su existencia.
Los comisarios eran acompafiados de re-
ligiosos, generalmente mendicantes, para
asistirlos y asegurar la regularidad del pro-
cedimiento. Entre ellos se reclutaban los
intérpretes, que traducian a las lenguas ro-
mance las preguntas de los comisarios,
elaboradas en latin y cuyas respuestas en
romance serian traducidas y puestas por
escrito nuevamente en latin.

La averiguacion, sin embargo, ponia
mas énfasis en los milagros, aunque tam-
bién se averiguaba sobre la fama y exten-
sion del culto. La meta era recoger las indi-
caciones sobre las circunstancias de coémo
se producian los milagros. Ya elaborada
la averiguacion, el Papa confiaba a uno o
muchos cardenales el examen del dosier.
Esto podia durar afios. Mientras tanto,
los cardenales preparaban una relacion o
relatio para sus colegas y en este nivel es
en el que se expresaban todas las reser-
vas y dudas. Mas tarde el Papa reunia un
consistorio secreto donde se conocian las
opiniones, luego, en un sequndo momen-
to, se consultaba para la sentencia y, des-
pués, en un tercer consistorio (éste era
publico), si era positivo, se inscribia al nue-
vo santo. Después de esto se daban las
solemnes bulas y se instruia al obispo del
lugar a celebrar solemnemente la fiesta
del santo.5°

En esta perspectiva tipicamente gre-
goriana —la necesidad de un control y de
la busqueda de autenticidad— el proceso
se recargaba en la verdad del milagro. ;Pe-
ro como comprobarlo? La respuesta es-
taba en el testimonio, es decir, era la ca-
lidad o cualidad de la narracion de alguien

5°/bid., pp. 53-66.

que aseguraba haber visto el portento y
su deposicion deberd ser avalada (sope-
sada) por su calidad de testigo. Haber
visto transmitia una certeza mayor que la
de haber oido. Decir que se ha visto, pro-
baba el haber presenciado el portento. El
testigo venia a testimoniar en su lengua
materna, oralmente. ;Pero, qué implicaba
ponerlo por escrito? La escritura, como la
palabra, es una técnica de comunicacion
distinta de la oralidad. Aunque no se pue-
de reducir un mensaje al medio material de
su transmision, todo cambio en los siste-
mas de comunicacion tiene efectos impor-
tantes sobrelos contenidos transmitidos.5*
La escritura permite conservar las pala-
brasde lostestigos pero los transforma por
un proceso de abstraccion y de seleccion.
Construye un dispositivo espacial de selec-
cion de la informacion y un nuevo tipo de
clasificacion: la semejanza morfoldgica.
La puesta por escrito tiende a borrar las
contradicciones y destila de los relatos los
factores de semejanzas que no existian
en su forma oral. Ademas, entre las pro-
fundas alteraciones provocadas por las
metamorfosis entre lo dicho y lo escrito,5?
dos aspectos merecen ser estudiados: el
impacto del paso de lo oral a lo escrito y
el del romance al latin.53

El derecho medieval manifiesta una
neta preferencia por el testimonio oral,

51" astecnologias de la comunicacion configuran las
estructuras cognitivas y, segundo, la ciencia es el
resultado de un cambio tecnoldgico en los medios
de comunicacion, es decir, la ciencia sélo es posible
después de la invencion de la imprenta.” Alfonso
Mendiola, “Las tecnologias de la comunicacion. De
laracionalidad a la racionalidad impresa”, p. 15.

52Cfr. E. A. Havelock, La musa aprende a escribir. Re-
flexiones sobre la oralidad y la escritura desde la
Antigiedad hasta el presente.

53Para la historia de la construccion de un proceso
cfr. Didier Lett, Un Procés de canonisation au Mo-
yen Age.



37

Fuentes Humanisticas 53 > Ideas y religion en México > Norma Duradn R. A.

"porlavozviva” a expensas de la voz muer-
ta (la escritura): “Es mas digno de fe, lo
es que dicho de viva voz y sobre juramen-
to que la supervivencia del documento es-
crito mismo.” (Novela 73 del Cédigo Justi-
niano) Inocencio Il confirma el adagio e
Inocencio IV escribe que “sélo los testigos
son de derecho natural, y es sélo por arti-
ficiode derecho, un milagro de derecho po-
sitivo, que se puede dar la piel de un animal
muerto como referencia a lo real.”54 (Ha-
bla, desde luego, de lo escrito en pergami-
nos). La voz en la Edad Media es una auc-
toritas, en el sentido medieval de garantia.
En el marco de un procedimiento inquisi-
torial, cuyametaeshacerdecirlaverdad, la
palabra de los hombres y mujeres, consig-
nada en un proceso de canonizacion, se
parece a la palabra de Dios, es similar a la
verdad ordalica, prohibida desde el siglo
xii. Ambos medios certificaron la verdad
medieval (la primera hasta la Reforma Gre-
gorianay la segunda a partir de ella).
Alain Boureau distingue una escala de
indicios de verdad que pasan por lo reve-
lado (texto escrituristico), autorizacion
(padres de la iglesia), autentificacion (na-
rrador que dice “yo vi, yo constaté”) y el
alegado dicitur, que se acerca al rumor. La
autenticidad de un episodio procede de un
contrato de creencia (o de veracidad) esta-
blecido entre el narrador y sus auditore/
lectore que se apoyan en una garantia:
una auctoritas.5> La averiguacion in par-
tibus se hace para decir o hacer decir. El
discurso realizado en primera persona es
transformadoenunrelatohechoentercera
persona del singular. En él hay indicios de
oralidad y este efecto revierte un estatuto

s4/bid., p. 260.
s5Alain Boureau, L’Evénement sans fin. Récit et chris-
tianisme au Moyen Age, pp. 35-36.

particular que corrobora la superioridad
de lo oral, pero a pesar de todo esto, la re-
daccion del proceso verbal que sera la
prueba en la Santa Sede, esta como paso
de una lengua a otra. La lengua en la que
el notario formula la pregunta es en latin,
pero el testigo contesta en romance. Lue-
go traducira esto al latin, pasando por la
adaptacion a la jerga juridica. La fuerte
influencia del notario se nota cuando se
pregunta sobre la fama santitatis. Ellos,
los notarios, juegan un rol esencial en el
proceso pues ajustan el testimonio oral a
una forma juridica propia. La justicia esta
“formalizada”y de ahi resulta la estanda-
rizacion de las deposiciones que dan la
impresion de realidad en el mismo proce-
so: siempre la misma declaracion. Es la
“forma” la que garantiza la verdad. No es
el relato de una historia que dan nuestros
documentos, sino es mas el discurso de un
procedimiento. Muchos de los testigos son
letrados y testifican en latin; otros, la ma-
yoria, no. El notario escribe una lengua que
no hablan. Hay palabras que se resisten a
la latinizacion, como los términos médi-
cosy toponimicos. En general, la oposicion
no estd entre los testigos que dominan la
escritura y rechazan las palabras y la gra-
matica vulgar. Se trata mas bien de una
oposicion de lengua entre los que la hablan
y los que la escriben. Los notarios utilizan
el latin vulgar, salido de la lengua notarial.

Con toda esta documentacion produ-
cida los testigos deponen, bajo juramento,
su identidad, su presencia fisica, su pala-
bray su cuerpo son sus pruebas. En el tes-
timonio: “Fenomeno oral que implica ins-
tancias de enunciacion y condiciones de
recepcion”,5® se constata el contexto en el
cual las palabras son solicitadas, oidas,

séDidier Lett, op. cit., p. 217.



38

De reliquias y milagros: de la explicacién teolégica a la autoridad de la verdad pontifical

recibidas y consignadas por escrito. La de-
posicion producida estd subordinada a lo
que estd destinada. En otras palabras,
los testimonios producidos son comple-
mentos condicionados por la finalidad de
la documentacion. La escritura, como las
palabras pronunciadas, tiene su propia efi-
cacia performativa.5’ Las palabras pronun-
ciadas por los testigos pasan por un proce-
so de unificacion de su léxico y sintaxis.
La puesta por escrito de las deposiciones
representa el principio de un proceso vo-
luntario de estandarizacion. Estos proce-
sos tomaran una forma extrema con la
reescritura del proceso bajo la forma de
abreviatio. Las fuertes desemejanzas y las
contradicciones que pudieran existir en
la forma oral son atenuadas, o borradas,
en provecho de los relatos que presentan
semejanzas extremas que, sin embargo,
nunca llegan a ser meras duplicaciones.
Los postuladores de la causa saben
que hay una estricta jerarquia entre los
milagros: los que son in vita seran oidos
en primer lugar, luego vienen los post mor-
tem (estos se realizaban por lo general a
partir de las reliquias del santo).5® En par-
ticular los que realizé Cristo: resurreccio-

57La nocion performativa tiene que ver con la teoria
dellenguaje llamada pragmatica. La pragmatica se
quiere distinguir de la semantica; mientras la
semantica estudia los enunciados independientes
de un contexto de habla, la pragmatica los estu-
dia como oraciones emitidas en un contexto de-
terminado. La pragmatica divide el acto de habla
en tres partes: locucion (lo que se dice), ilocucion
(el modo en que se dice) y perlocucion (el modo
de recepcion de lo que se dice). Esta teoria hace
una distincion entre enunciados constatativos
(aquellos que designan algo en el mundo) y los per-
formativos o realizativos (los que provocan algo en
el mundo). Cfr. J. L. Austin, op. cit.

s8Desde luego, el término reliquia se habia exten-
dido, desde hacia muchos siglos, a lo que habia to-
cado o pertenecido al santo (lo que contenga su
sangre, su sudor, sus cabellos, una ufia...)

nes, curacion de ciegos y paraliticos.59 Lo
mas comun y menos original es relatar
los milagros post mortem, aunque para-
ddjicamente es a partir de ellos cuando
muchas veces se deduce la santidad del
personaje. No hay santo sin milagros. El de
resurreccion es siempre el mas valorado
por ser el milagro cristico por excelencia.
JesUs mismo resucito. Es el simbolo de la
victoria de la vida eterna sobre la muer-
te. Los beneficiados son, por lo general,
seres impecables.®°

Lo que quisiera enfatizar es que el mi-
lagro se produce a partir de las narraciones
de los testigos, y las deposiciones de éstos
seran las que validen la accién milagrosa.
Ademas, no es lo mismo el testimonio de
un clérigo que el de un laico, ni el de un
hombre que el de una mujer.5* Tenemos
ante nosotros la fabricacion de toda una
narrativa que hace decir y constatar el mi-
lagro. Un milagro que se oficializa por la
autoridad de la Santa Sede. Sélo los clé-
rigos, que son los jueces, y el papa, en
Ultima instancia, seran capaces de distin-
guir los verdaderos de los falsos...

5. A manera de conclusion

Aqui me regreso al inicio de mi primera
consideracion: la verdad en la Edad Media
estd ligada al lenguaje, es decir, se corro-
boray se prueba a partir de éste. En el caso
del milagro, es particularmente notorio,
pues son los procesos de beatificacion y

59Didier Lett, op. cit., p. 383.

50 1bid., p. 384.

61*Pero, ;qué es una autoridad fidedigna? En mate-
ria religiosa lo serd el clérigo para el laico; y el con-
fesor, prior o cualquier padre grave para los reli-
giosos”.José Luis SanchezLora, “Hechuradesanto:
procesos y hagiografias”, p. 351.



39

Fuentes Humanisticas 53 > Ideas y religion en México > Norma Duradn R. A.

canonizacion,®* asi como la escritura de
la vida lo que certifica la santidad. Esta
indagacion, que fue conformada e institu-
cionalizada a partir de la Reforma Grego-
riana, ha tenido muchas modificaciones.
Desde el siglo xiv los procesos duran
siglos, los criterios de santidad y la valora-
cion del milagro varian, como varia todo
en la historia. Importa subrayar que la in-
dagacion que sigue una particular orde-
nacion, saca de los testigos el testimonio
que corrobora el milagro. No opera con
pruebas “cientificas” (empiricas) que certi-
fiquen esta averiguacion, son testimonios
orales de los testigos los que fabrican el
milagro, sus testimonios son pesados,
sopesados, estandarizados para verificar
su autenticidad.

Los hombres y mujeres que vivieron
en estos largos siglos no eran ingenuos.
Su racionalidad simplemente no era la
nuestra. Si partimos de lo que Michel
Foucault ha venido diciendo: la verdad no
es una; cada sociedad férmula una for-
ma de verdad que no obedece la ldgica
de otras verdades que se han producido en
otras épocas, podremos entender un poco
mas la Edad Media. Buscar la ldgica que
explica estos fenémenos que dan cuenta
de otras formas de pensamiento es la la-
bor por excelencia del historiador. Volver
inteligible lo que ya no lo es, porque ha si-
do suplantado por una nueva verdad, la del
mundo moderno: la que nace con la cien-
cia moderna. La Verdad con mayuscula ha
dejado de existir desde que se ha histori-
zado, y esto nos obliga a hacer un esfuerzo
para comprender otro tipo de verdades y
relativizar un poco nuestras certezas.

62André Vauchez, op. cit., p.117. Los procesos de bea-
tificacion y canonizacion se estableceran hasta las
reformas de Urbano VIII, entre 1625y 1634.

Bibliografia

Aigran, René. L’hagiographie. Bruselas, So-
cieté des Bollandistes, 2000.

Ariés, Philippe. El hombre ante la muerte.
Madrid, Taurus, 1992 (1977).

Austin, J. L. Cémo hacer cosas con palabras.
Palabrasyacciones.Barcelona, Paidds,
1982.

Bartlett, Robert. The natural and the super-
naturalinthe Middle Ages. Nueva York,
Cambridge University Press, 2008.

Boureau, Alain. “Miracle, volonté et imagi-
nation.Lamutationscolastique (1270-
1320)", Miracles, prodiges et merveilles
au Moyen Age. Paris, Publications de
la Sorbonne, 1995.

. L'Evénement sans fin. Récit et
christianisme au Moyen Age. Paris, Les
Belles-Lettres, 1993.

. Satan héretique. Histoire de la
demonologie (1280-1330). Paris, Odile
Jacob, 2004.

Brown, Peter. Agustin de Hipona. Madrid,
Acento, 2001.

. El mundo en la Antigiedad
tardia (de Marco Aurelio a Mahoma).
Madrid, Taurus, 1989.

. The cult of the saints. Its Rise
and Function in Latin Christianity.
University of Chicago Press, 1981.

. Through the eye of the needle.
Princeton, Princeton University Press,
2012.

Burgine, Benoit. “Le miracle dans la theo-
logie fondamental classique”, en Re-
cherches de Science Religieuse. 4, t. 98,
Paris, Centre Sevres, 2010/4.

Cameron, Averil. Christianity and the Rhe-
toric of Empire: The Development
Ward. Benedicta Miracles and the Me-
dieval Mind. Filadelfia, University of
Pennylvania Press, 1993.



40

De reliquias y milagros: de la explicacién teolégica a la autoridad de la verdad pontifical

Geary,Paul. Furta sacra. Thefts of relics in
the Central Middle Age. New Jersey,
Princeton University Press, 1990.

Goodich, Michel. Miracles and Wonders.
The development of the concept of Mi-
racle. 1150-1350. Cornwall, Ashgate
Publishing Company, 2007.

Hartog, Francois. “El testigo y el historia-
dor”, en Historia y Grafia. NOm. 18,
México, Universidad Iberoamerica-
na, 2002.

Hartog, Francois. El espejo de Herodoto.
Buenos Aires, FCE, 2003.

Jean Mayendorf. Unité de l’émpire et divi-
sition des chrétiens. Paris, Cerf, 1993.

Le Goff, Jacques. El nacimiento del pur-
gatorio. Madrid, Taurus, 1989.

Lett, Didier. Un Procés de canonisation au
Moyen Age. Paris, Puf, 2008.

Mendiola, Alfonso. “Las tecnologias de
la comunicacion. De la racionalidad
a la racionalidad impresa”, Historia y
Grafia. NUm. 18, México Universidad
Iberoamericana, 2002.

. Retdrica, comunicacion y rea-
lidad. México, Universidad Iberoame-
ricana, 2003.

Rebillard, Eric. Religion et sépulture. L’Egli-
se, les vivant et les morts dans l’Anti-
quité tardive. Paris, EHESS, 2003.

Rebillard, Erick. “L'Eglise de Rome et le
développement des catacombes. A
propos de l'origine des cimetiéres
chrétiens”, en Mélanges de [’Ecole
Francaise de Rome. Antiquité. T. g,
num. 2, 1997.

Renoux, Christian. “Une source de I'histoi-
re de la mystique moderne revisitée:
les procés de canonisation”, en Mé-
langes de Ecole Francaise de Rome.
Tomo 105, 1993-1.

SagradaBiblia.BAc, VersionNacar Colunga.

Sanchez Lora, José Luis. “"Hechura de san-
to: proceso y hagiografia”. Carlos Al-
berto Gonzalez y Enriqueta Vila Villar
(comps.). Grafias del imaginario. Re-
presentaciones culturales en Espafia y
América (siglos xvi-xviii). México, Fon-
do de Cultura Econdmica, 2003.

Saxer, Victor. Morts, martyrs, reliques en
Afrique chrétienne aux prémiers sié-
cles. Paris, Beauchesne, 1980.

Scheid, John. La religién en Roma. Madrid,
Ed. Clasicas, 2008.

Vauchez, André. La sainteté en Occident
aux derniéres siécles du Moyen Age.
Paris, Ecole Francaise de Rome, 1990.

White, Hayden. Metahistoria. La imagina-
cion histdrica en la Europa del siglo xix.
México, Fondo de Cultura Econdmi-

Ca, 1993.



