
40  • Capital cultural, lenguaje y conocimiento en la universidad
Gregorio Hernández Zamora. Didac 69 (2017): 40-45

Capital cultural, lenguaje y conocimiento  
en la universidad

Gregorio Hernández Zamora
Correo: grehz@yahoo.com

Resumen
Las universidades están cambiando. Al masificarse, la diversidad socioeconómica y cultural en 
las aulas ha crecido, y esto exige repensar nuestras ideas y prácticas educativas. El escaso capital 
cultural con que llegan muchos alumnos implica nuevos retos para la docencia universitaria. 
Este artículo analiza los vínculos entre cultura, lenguaje y conocimiento, y sugiere ideas para 
repensar la docencia desde una postura que asuma las diferencias culturales entre estudiantes 
y profesores.
	 Palabras claves: capital cultural, asimilación cognitiva, educación superior, lenguaje, cultura.

Abstract
Universities are changing. As the access to higher education becomes massive, the socioeconomic and 
cultural diversity in the classrooms grows too, and this requires us to rethink our ideas and educational 
practices. Many students arrive with very limited cultural capital, which implies new challenges for 
teaching. This article analyzes the links between culture, language and knowledge, and suggests ideas to 
rethink teaching from a position that encompasses the cultural differences between students and teachers.
	 Keywords: cultural capital, cognitive assimilation, higher education, language, culture.

❂

Nuevos estudiantes en la universidad
En la segunda mitad del siglo xx se produjo un 
cambio importante en la educación superior en 
el mundo: la población estudiantil se masificó y 
diversificó. En contraste, tanto las universidades 
medievales europeas como las universidades colo-
niales en América fueron tradicionalmente institu-
ciones para formar y reproducir a las élites econó-
micas, políticas y culturales. En la Nueva España, 
por ejemplo, la Real y Pontificia Universidad de 
México (antecesora de la Universidad Nacional 
Autónoma de México) se fundó en 1551 para la 
formación de clérigos y demás miembros de  
la naciente burocracia estatal novohispana (Mar-
siske, 2006), y así continuó hasta mediados del 

siglo xx. La universidad era una institución para 
los europeos y sus descendientes, no para los mes-
tizos ni para los indígenas. Eran los hijos de las 
clases altas quienes se formaban como abogados, 
ingenieros o médicos en la universidad, y no fue 
sino hasta la época del presidente Lázaro Cárdenas 
que la educación superior se abrió a los hijos de 
los trabajadores, con la creación del Instituto Poli-
técnico Nacional.
	 Este cambio sociodemográfico implicó dejar de 
recibir exclusivamente a estudiantes con preparación 
adecuada para el estudio académico. El estudiantado 
universitario dejó de ser gente con elevado capital 
cultural (Bourdieu, 1991). La universidad se masi-
ficó y a sus aulas llegaron poblaciones muy diversas 



 •  41Capital cultural, lenguaje y conocimiento en la universidad 
Gregorio Hernández Zamora. Didac 69 (2017): 40-45

en términos étnicos y de clase social. En este esce-
nario, los alumnos provenientes de familias de bajos 
recursos enfrentaron desventajas por su limitada 
preparación previa en relación con las capacidades, 
saberes y disposiciones necesarios para aprender en 
la universidad (Archer, 2006).

Choque de culturas: “Yo no voy a bajar el nivel”
Este fenómeno lo han señalado los investigadores 
educativos en general, y en particular los que inves-
tigan la relación entre educación, cultura y lengua-
je (Bernstein, 1971; Bourdieu y Passeron, 1977; 
Ivanic, 1998; Cummins, 2002), precisamente 
porque esta situación plantea nuevos retos para 
la docencia universitaria. No se trata ya de per- 
feccionar el capital lingüístico y cultural de gente 
que de por sí proviene de familias letradas, sino 
de dar letras o cultura escrita general a estudiantes 
que vienen con un bajo capital cultural: de hoga-
res donde no hay bibliotecas ni lectura cotidiana,  
donde los padres son monolingües de baja escola- 
ridad y donde se hablan variantes de bajo estatus 
de la lengua materna.
	 Éste es un punto clave porque choca frontal-
mente con la ideología que aún predomina entre 
el magisterio universitario, según la cual los estu-
diantes universitarios son gente que debe llegar con 
una preparación previa adecuada para los estudios 
superiores. La realidad ya no es así, y esto es difícil 
para un profesorado habituado a la idea obsoleta  
de que ellos son catedráticos cuya función es hablar de 
la ciencia, la filosofía y el gran saber a alumnos que 
por su propia cuenta son curiosos e inquisitivos, y 
que irán a las bibliotecas y a los libros a profundizar 
en esos saberes. Hoy tenemos en las aulas alumnos 
poco inquisitivos y escasamente curiosos; muy 
tímidos como para preguntar y cuestionar; que 
evitan hacer preguntas “tontas” para no exponerse 
al ridículo; alumnos que no preguntan cosas ele-
mentales al docente ("¿Qué quiere decir con esa 
esa palabra?") porque piensan que todo mundo ya 
entendió, excepto ellos. Tampoco están habituados  
a interactuar con material escrito en general, y 
menos con textos especializados, sofisticados y de 

ideas críticas. Son alumnos con escasa experiencia 
para navegar en las complejas bibliotecas universi-
tarias, llenas de materiales tan diversos que deben 
clasificarse con el sistema Dewey ("¿Sistema Dewey? 
¿Qué es eso?"); que en su escolaridad previa rara vez 
se les pidió opinar sobre las lecturas (se limitaron  
a hacer resúmenes) y, por tanto, tienen poca o nula 
experiencia con la argumentación sobre contenidos 
y textos académicos.
	 Paradójicamente, esperamos en la universidad 
que los alumnos escriban ensayos de reflexión y 
argumentación critica. Queremos que opinen, pero 
no sobre el último partido América-Chivas, sino 
sobre discusiones, debates, conceptos o teorías que 
nunca habían escuchado en su vida. ¿Cómo van a 
argumentar sobre palabras que desconocen o sobre 
ideas que no comprenden? No importa si estudian 
medicina, ingeniería, administración o sociología; 
todo está lleno de ideas y vocabulario que son terra 
incognita, regiones del mundo aún inexploradas por 
ellos.
	 Éste es el perfil de la mayoría de los estudiantes 
actuales en universidades públicas como la Uni-
versidad Nacional Autónoma de México (unam),  
la Universidad Autónoma Metropolitana (uam), la 
Universidad Pedagógica Nacional (upn) y otras donde 
casi todos ellos provienen de estratos socioeducativos 
bajos. ¿Qué sucede entonces cuando los catedráti- 
cos esperan otro tipo de alumnos? Prevalece una gran 
frustración e incomprensión. En una investigación 
que hicimos en 2015 sobre el modelo educativo 
de la uam (Fresán et al. 2015) fue común que los 
profesores dijeran cosas como: “Los alumnos traen 
un bajísimo nivel”, “Son analfabetas funcionales”, 
“Son materia con la que no se puede trabajar”, “No 
comprenden lo que leen”. Pero en especial hubo una 
frase que me parece clave: “Si los alumnos no saben, 
yo no voy a bajar el nivel de mi clase”.
	 ¿Es válida esta idea de “no bajar el nivel” y, por 
tanto, reprobar masivamente? Según esta postura, la 
universidad tiene funciones distintas al bachillerato 
y, por tanto, se justifican las palabras expresadas por 
un profesor: “Yo aplicaré el examen, y que muera el 
que tenga que morir”. A mi juicio, no. Porque de ese 



42  • Capital cultural, lenguaje y conocimiento en la universidad
Gregorio Hernández Zamora. Didac 69 (2017): 40-45

modo en los hechos la universidad se convierte en una 
fábrica de fracaso educativo: desde el examen de ad-
misión miles quedan fuera; después viene el filtro del  
primero al segundo año (donde muchos desertan por 
lo estresante de sentir que “no dan el ancho”); luego 
se acumulan materias reprobadas y rezago; y final-
mente muchos se quedan en el filtro de la tesis. En la 
investigación que realizamos en la uam encontramos 
que no pocos profesores afirman, desde el inicio de 
cursos: “En mi materia va a reprobar más de 70% 
de alumnos, pero no voy a bajar el nivel”.
	 Parece lógico pensar que en un mundo globali-
zado es necesario mantener un estándar para poder 
competir con otras universidades y países. Desde 
esta idea, es inaceptable aprobar a quien “debe” re-
probar, y la pregunta que algunos profesores se hacen 
es: “¿Por qué tenemos que ser condescendientes?” A 
mi juicio éste es un mal planteamiento del proble-
ma, pues implica mantenerse en un ideal que ya no 
existe (aceptar sólo a alumnos bien preparados), y 
esto conduce a romper con la realidad, porque ésos 
y no otros son nuestros alumnos.

Biología y cultura: subir el nivel de la enseñanza
La postura que aquí propongo es que no se trata de 
bajar el nivel de los contenidos, sino de subir el nivel 
de la enseñanza. Y aquí es donde entra la pedago-
gía. No se trata de ser condescendientes, sino de 
hacer una pedagogía y una didáctica más efectivas, 
que funcionen realmente para enseñar. Aquí, una 
idea básica que a menudo se pierde en el camino 
es que: las universidades son parte del sistema edu-
cativo, son escuelas, y las escuelas son para los que 
necesitan aprender; quienes ya saben no necesitan  
de la escuela. Entonces, si una escuela no es capaz de 
hacer que los alumnos aprendan, no está haciendo 
su trabajo. 
	 ¿Cómo se relaciona la cultura o las culturas 
de los jóvenes estudiantes con la enseñanza y el 
aprendizaje? Para contestar esta pregunta haré un 
breve recordatorio de los conceptos de cultura y 
aprendizaje. 
	 Según la idea tradicional y predominante, cul-
tura es un tipo de objetos y expresiones materiales 

(obras artísticas y artesanales, monumentos y edifi-
cios históricos, festividades y rituales tradicionales, 
bellas artes, etcétera), así como el tipo de prácticas 
que dan origen a dichos objetos y expresiones. Sin 
embargo, las visiones actuales definen la cultura 
no como un conjunto de objetos materiales, sino 
como un sistema de significados compartidos (Geertz, 
1992) entre miembros de distintas etnias, naciones, 
familias, clases sociales, generaciones, gremios, et-
cétera. Sabemos que un conjunto de significados es  
compartido cuando, por ejemplo, se hace alusión  
a algo o a alguien sin nombrarlo, y los demás saben a 
qué se refiere; o cuando alguien cuenta un chiste 
y los demás se ríen sin necesidad de explicarlo; o 
cuando se participa en una celebración sin necesidad 
de convencimiento previo.
	 Por el contrario, sabemos que alguien no com-
parte los mismos significados cuando se le tiene que 
explicar un chiste (y aun así tarda en reírse, si es  
que se ríe), o cuando hay que convencerlo de par-
ticipar y creer en actividades socialmente valoradas 
pero que no significan nada para esa persona. En 
estos casos es claro que no comparte los significados 
culturales que son obvios para el resto del grupo. Por 
tanto, una persona o grupo que no comparte ciertos 
significados no es miembro pleno de esa cultura.
	 Si algo caracteriza a los alumnos provenientes de 
los estratos socioeconómicos bajos es que no com-
parten significados clave de las culturas académicas 
universitarias, como la lectura extensa e intensa  
de obras literarias, científicas o filosóficas; el ma-
nejo del lenguaje estándar, hablado y escrito; la 
diversidad de saberes que se dan por hecho en las 
conversaciones académicas; los diversos nombres de 
autores, obras, datos históricos, referencias literarias, 
y conceptos que son obvios para los profesores; y los 
significados de cientos o miles de palabras. 
	 ¿Cómo afecta esto a la enseñanza y el aprendizaje 
en la universidad? 
	 Los teóricos fundamentales del aprendizaje 
(como Jean Piaget, Lev Vigotsky, Jerome Bruner o 
David Ausubel) coinciden en un punto crucial: el 
conocimiento no se transmite, sino que se construye. Por 
eso se habla de constructivismo tanto en la psicología 



 •  43Capital cultural, lenguaje y conocimiento en la universidad 
Gregorio Hernández Zamora. Didac 69 (2017): 40-45

genética de Piaget (1971, 1986) como en la teoría 
sociocultural de Vigotsky (1998), Bruner (1984) y 
otros. Para hacer la conexión entre cultura y apren-
dizaje, veamos el planteamiento de Piaget. 
	 Aunque Piaget es conocido como psicólogo y 
epistemólogo, su formación inicial fue de biólogo, 
de aquí que explicara la cognición haciendo bri-
llantes analogías con los procesos biológicos, como 
la siguiente. Para nutrirse, un organismo debe to- 
mar comida del medio ambiente, pero ésta no le sirve 
tal cual, sino que pasa primero por un proceso de 
transformación y asimilación biológica. Sin proceso  
de asimilación es imposible aprovechar e incorporar 
los nutrientes de la comida. La asimilación depende, 
a su vez, de estructuras apropiadas (sistema digestivo, 
saliva, jugos gástricos, etcétera) que realizan procesos 
mecánicos y químicos para transformar lo ingerido en 
moléculas y partículas adecuadas para ser absorbidas. 
	 Piaget descubrió que el aprendizaje funciona 
igual: es imposible “absorber conocimiento” sin 
una asimilación cognitiva. Un sujeto no incorpora 
información exterior si no pasa primero por un pro-
ceso de asimilación cognitiva, y ésta depende de sus 
estructuras y acciones cognitivas. Es decir, aprender es 
imposible sin un aparato asimilador adecuado; por 
lo tanto, asimilación biológica y asimilación cog- 
nitiva son análogas. Pero la escuela todavía opera con 
la idea de que la enseñanza consiste en exponer a los 
estudiantes al discurso hablado del profesor. En el 
mejor de los casos, eso es “dar información” sobre 
temas o conceptos. Los alumnos pueden pasar horas 
y años escuchando o leyendo información, pero si 
no tienen las estructuras cognitivas, ni realizan una 
acción necesaria para transformar y asimilar esa infor-
mación, ésta no se convierte en conocimiento propio. 
	 Ahora bien, ese proceso de transformación sí 
puede ocurrir si la escuela construye el conocimiento 
antecedente indispensable y lo hace a través de las 
llamadas actividades didácticas, que serían el equi-
valente a los procesos digestivos del organismo. Es 
la actividad constructiva del sujeto lo que permite 
asimilar la información que viene del exterior y con-
vertirla en conocimiento incorporado. Una función 
central de la pedagogía es hacer que los alumnos 

conecten sus conocimientos e ideas previas con  
los conocimientos e ideas nuevas, como condi- 
ción para producir una asimilación. Si se “echa” in-
formación en los oídos, sin actividades que conecten 
eso con los conocimientos previos, pasa muy poco 
o nada. Por el contrario, conectar lo nuevo con lo 
viejo produce un aprendizaje significativo.

Capital cultural y lenguaje
La cultura y el conocimiento previo del sujeto 
aprendiz son las estructuras asimiladoras de la cog-
nición. Ambos, cultura y conocimiento previo, son 
inseparables, por lo que aquí entramos al tema de 
la cultura de los jóvenes. 
	 El principal rasgo de la cultura y el conocimien-
to previo de muchos estudiantes universitarios 
es su limitado o nulo capital cultural. No es que 
carezcan de cultura y conocimientos (no hay sujeto  
sin cultura), sino que no comparten los mismos sig-
nificados culturales y, por tanto, carecen del capital 
cultural relevante para asimilar lo que se enseña  
en la universidad. Citando un popular meme: “Saben 
todo de telenovelas y nada de novelas”.
	 ¿Por qué importa el capital cultural para expli-
car el éxito o el fracaso escolar? Porque el capital 
cultural es la estructura asimiladora de la cognición 
en la universidad. Según un popular aforismo, para 
hacer dinero se necesita dinero, y entre más dinero 
tengas, más dinero harás. El capital cultural es igual: 
para aprender más y mejor se necesita más y mejor 
capital cultural. Entre menos capital cultural tengas, 
menos conocimiento vas a asimilar.
	 Ahora bien, ¿cuál es el “ingrediente” fundamen-
tal del capital cultural? En el capital económico es 
el dinero; en el capital cultural es el lenguaje. ¿Por 
qué? Porque en el lenguaje está codificado el cono-
cimiento humano, y el lenguaje es a la vez el princi- 
pal medio para pensar.
	 Las maneras de ver y comprender el mundo 
dependen del lenguaje que poseemos, y éste varía 
entre distintas culturas a lo largo de dos ejes: hori-
zontal y vertical. En el sentido horizontal, los grupos 
humanos tenemos distintos modos de ser, sin que 
uno sea mejor o peor que otro. Pero en el sentido 



44  • Capital cultural, lenguaje y conocimiento en la universidad
Gregorio Hernández Zamora. Didac 69 (2017): 40-45

vertical no todos los saberes son igualmente valo-
rados en la sociedad, porque el saber es producido 
por relaciones de poder que dan acceso diferencial 
al conocimiento y al lenguaje. 
	 Por ejemplo, es común que los niños de clase 
media y alta desde que están en la primaria ya 
sean bilingües, trilingües, o multilingües y hayan 
leído multitud de obras literarias. Así, al llegar a 
la universidad tienen una larga experiencia como 
hablantes, lectores y escritores. La posesión de  
este capital cultural-lingüístico los vuelve no sólo 
“más cultos”, sino que los dota de estructuras asimila-
doras más poderosas. A nivel puramente lingüístico, 
tener un menor o mayor repertorio lexical hace 
una diferencia enorme. No es lo mismo tener un 
repertorio de 200 palabras que de 20 mil; ni hablar 
un idioma que tres.

Recomendaciones para el aula
Si los estudios superiores se basan en un capital cultural 
que se debió haber construido antes, ¿significa eso que 
la educación superior llega demasiado tarde para quie-
nes carecen de capital cultural? ¿Es demasiado tarde para 
aprender? 
	 Sin duda es un reto mayor para la universidad, pero no 
imposible. En mis muchos años de docencia universitaria 
he visto crecer intelectual, cognitiva y personalmente a 
estudiantes que llegaron con grandes desventajas a la uni- 
versidad. Y justo por eso, porque sí ocurre, la primera 
recomendación para los docentes es reemplazar la idea 
de “no voy a bajar el nivel” por la de "voy a subir el nivel 
pedagógico." 
	 Una tarea central para esto es introducir el vocabulario. 
No debemos asumir que los alumnos ya lo conocen y lo 
entienden, sino dedicar tiempo a trabajar en el aula con 
el vocabulario que usamos como profesores o el de las 
lecturas que asignamos. Los alumnos deben entender 
de qué se está hablando, y si el profesor no se detiene, si 
no baja la velocidad, dejará atrás a la mayoría. Esto es lo 
que convierte a la universidad en un sistema perfecto de 
ineficiencia educativa, y no tiene ningún sentido.
	 En segundo lugar, un profesor y la universidad en 
conjunto tienen el deber profesional de construir  
el conocimiento antecedente (estructuras asimiladoras) 
indispensable para comprender el conocimiento nuevo que 
se imparte. Esto supone abandonar la idea de “eso ya lo 
debían saber” y entender que el encuentro entre profesores 
y estudiantes no es sólo un encuentro entre gente que “sabe 
más” y gente que “sabe menos”, sino que es un verdadero 
encuentro intercultural entre miembros y aspirantes de las 
culturas académicas (ingeniería, psicología, etcétera). Así, 

el trabajo docente no es sólo una tarea “técnico-pedagógi-
ca” (que sí lo es), sino también una tarea de enculturación, 
en donde los profesores deben familiarizar a los alumnos 
con el lenguaje y los significados compartidos ya por los 
oldtimers (los “viejos”). Pero esto es imposible sin un ver-
dadero diálogo y encuentro donde la cultura de los recién 
llegados no sea despreciada y destruida de antemano, 
sino que sea utilizada como materia prima para construir 
puentes con la cultura universitaria.
	 Un profesor puede hablar durante horas acerca de algo 
que le parece interesante y apasionante. Y puede, en el 
contexto de ese flujo de palabras, hacer alusión a ciertas 
obras, a ciertos autores, a ciertos eventos históricos o a 
ciertos conceptos que asume como obvios, por lo que no 
se detiene a informar, exponer y explicar qué significan, 
quiénes son y cómo se relacionan específicamente con el 
tema de la clase. En una clase de economía, por ejemplo, 
donde se aborde el tema del neoliberalismo, el profesor po- 
dría decir: “El neoliberalismo es una política económica 
que se opone radicalmente al Estado benefactor keyne-
siano”, pero si continúa hablando del neoliberalismo, 
el keynesianismo y el Estado benefactor sin detenerse a 
explicar qué significan esas palabras (de enorme densidad 
semántica) los alumnos pierden el “hilo” y el discurso del 
profesor se convierte en “ruido”, sonido sin significado. 
De esta forma, nunca se construye una relación dialógi-
ca y, por tanto, se reducen las posibilidades de que los 
alumnos lleguen siquiera a desear “ser parte” del grupo 
sociocultural representado por el profesor. No sólo no se 
da una identificación, sino que se alimenta una aversión 
hacia ese tipo de lenguaje, de ideas, de creencias y de formas 
de ser y de pensar.
	 Es necesario cambiar la mirada y ver la relación entre 
profesor y alumnos como un encuentro entre miembros de 
distintas culturas, es decir, entre gente que no comparte los 
mismos significados y, por tanto, ver la docencia como una 
tarea de compartir palabras y sus significados. Así la docen- 
cia universitaria será no sólo más efectiva, sino también 
más humana para ambos, maestro y alumnos.

Referencias
Archer, Arlene. “A multimodal approach to academic 

literacy practices: Problematising the visual/verbal di-
vide”. Language and Education, 20. 6 (2006): 449-462.

Bernstein, Basil. El desarrollo de los procesos psicológicos 
superiores, Londres: Routledge/Kegan Paul, 1971.

Bourdieu, Pierre, y Jean Passeron. La reproducción. Elementos 
para una teoría del sistema de enseñanza. Barcelona: 
Editorial Laia, 1977.

Bruner, Jerome. Acción, pensamiento y lenguaje. Madrid: 
Alianza, 1984.

Fresán, Magdalena (coord.) La apropiación del modelo 
educativo de la uam Cuajimalpa. Ciudad de México: 
Universidad Autónoma Metropolitana Cuajimalpa/
Red para el Fortalecimiento de la Docencia, 2015.



 •  45Capital cultural, lenguaje y conocimiento en la universidad 
Gregorio Hernández Zamora. Didac 69 (2017): 40-45

Geertz, Clifford. La Interpretación de las culturas. Barce-
lona: Gedisa, 1992.

Hernández Z., Gregorio. “Escritura académica y forma-
ción de maestros: ¿Por qué no acaban la tesis?” Tiempo 
de Educar, 10, 19 (2009).

Bibliografía sugerida
Cummins, Jim. Lenguaje, poder y pedagogía. Madrid: 

Morata, 2002.
Hernández Z., Gregorio. Literacidad académica. México: 

Universidad Autónoma Metropolitana/Instituto 
Tecnológico y de Estudios Superiores de Occidente, 
2016 (en prensa).

Ivanic, Roz. Writing and Identity. The Discoursal Cons-
truction of Identity in Academic Writing. Ámsterdam/
Philadelphia: John Benjamins, 1998.

Pozo, Juan Ignacio, y M. del Puy Pérez Echeverría 
(coords.). Psicología del aprendizaje universitario. 
Madrid: Ediciones Morata, 2009.

Recibido: 5 de junio de 2016.   Aceptado: 2 de agosto de 2016.


