
 •  3El pensamiento crítico como tarea central de la educación humanista
Hilda Ana María Patiño Domínguez. Didac 64 (2014): 3-9

El pensamiento crítico como tarea central 
de la educación humanista

Hilda Ana María Patiño Domínguez
Coordinadora del Programa de Reflexión Universitaria

Universidad Iberoamericana Ciudad de México
Correo electrónico: hilda.patino@ibero.mx

❂

Resumen
El presente artículo plantea la importancia del desarrollo del pensamiento crítico en la concep-
ción de una educación humanista. Se dialoga con el pensamiento de autores como Facione, 
Peters, Passmore, Morin, Nussbaum y Aliery para dilucidar qué entendemos por pensamiento 
crítico, qué relación tiene con la racionalidad y con el dinamismo de la criticidad y por qué es 
importante fomentarlo. Se revisan algunas habilidades indispensables que implica el pensamien-
to crítico y se reflexiona sobre las relaciones entre la razón humana y la dimensión emocional. 
El artículo brinda algunas pistas sobre lo que podríamos hacer los docentes universitarios 
para promover la criticidad como un ingrediente imprescindible de la formación humanista.
	 Palabras clave: pensamiento crítico, racionalidad, dinamismo, criticidad, humanismo, 
educación humanista, educación universitaria, docencia.

Abstract
This article discusses the importance of critical thinking in the conception of a humanist education. 
It discusses the ideas of authors such as Facione, Peters, Passmore, Morin, Nussbaum and Aliery 
to clarify what we mean by critical thinking, how it relates to rationality and the dynamism of 
criticism and why it is important to promote it. It reviews some essential skills involved in critical 
thinking and reflection on the relationships between human reason and the emotional dimension. 
The article provides some clues about what professors could do to promote criticality as an necessary 
ingredient of humanistic education.
	 Key words: critical thinking, rationality, dynamism, criticality, humanism, humanistic edu-
cation, college education, teaching.

Introducción

“Una vida sin examen no es digna de ser vivida”.
Sócrates, en la “Apología” de Platón.

¿Qué significa pensar críticamente? ¿Por qué es 
importante promover el pensamiento crítico en la 
universidad? ¿Qué ventajas aporta para la formación 
de los futuros profesionistas? ¿Por qué deben los do-

centes universitarios desarrollarlo en sus estudiantes? 
Éstas y muchas otras preguntas surgen cuando nos 
detenemos a reflexionar sobre el significado de pen-
sar críticamente. Después de todo, nuestro sistema 
educativo se ha orientado a entrenarnos para repetir 
la información que se considera relevante para com-
prender el mundo, más que a cuestionarla. Nadie 
hoy, en su sano juicio, pondría en duda, por ejemplo, 



4  • El pensamiento crítico como tarea central de la educación humanista
Hilda Ana María Patiño Domínguez. Didac 64 (2014): 3-9

las leyes físicas y químicas aceptadas unánimemente 
por la comunidad científica. La educación formal 
toma lo mejor del pasado: los descubrimientos, las 
leyes, las teorías y las afirmaciones que los cientí-
ficos y los grandes pensadores han desarrollado y 
demostrado, de modo que estas verdades puedan 
ser transmitidas a las nuevas generaciones, ahorrán-
doles el arduo camino que ellos tuvieron que abrir. 
Gracias a la transmisión de la información valiosa 
salvaguardamos el legado de la tradición y avanzamos 
hacia el futuro con pasos más firmes, “caminando 
sobre hombros de gigantes”, como se dice popu-
larmente. Toda educación tiene una indispensable 
función conservadora, quizá la de mayor peso, gra-
cias a la cual logra consolidarse nuestra civilización. 
Cuando miramos las cosas de este modo parecería 
que el pensamiento crítico es un arma peligrosa que 
amenaza con regresarnos escalones atrás en el cami-
no del conocimiento humano. Muchas veces, du-
dar, cuestionar, poner en tela de juicio, mostrarse 
escéptico ante ciertas afirmaciones, no es signo de 
inteligencia, sino de profunda ignorancia sobre algún 
asunto. ¿Cómo y cuándo es válido cuestionar? ¿De 
qué manera debe insertarse el pensamiento crítico en 
la educación de la juventud? Estas preguntas nos re-
miten a una más básica: ¿Qué entendemos por pensa-
miento crítico? En las siguientes secciones trataremos 
de dar respuesta a algunas de estas interrogantes.

¿Somos seres racionales?
Dan Aliery, un psicólogo contemporáneo del Massa-
chusets Institute of Technology (mit) que se especia-
liza en la “economía de la conducta”, afirma que los 
seres humanos somos predeciblemente irracionales, 
es decir, somos constantes en nuestra irracionalidad. 
Ya desde los “maestros de la sospecha”, Nietzche y 
Freud, se ha cuestionado la capacidad racional que 
para Sócrates, Aristóteles y toda la tradición de la 
filosofía clásica define nuestra humanidad, aquello 
que nos distingue de los animales. Freud enfatizó el 
papel que el inconsciente irracional tiene en nuestras 
decisiones, aparentemente racionales.
	 A través de experimentos de corte más bien 
conductista, Aliery (2013) llega a conclusiones muy 

parecidas cuando analiza nuestros patrones de con-
sumo. El consumismo significa estar a merced de los 
deseos irracionales que justifican compras innecesa-
rias: a menudo caemos en falacias que revelan que 
detrás de nuestras decisiones hay una justificación 
que esconde deseos, miedos, enojos, venganzas y 
necesidades afectivas de todo tipo muy alejadas de 
lo que consideraríamos pensamiento racional.
	 Parecería que lo que llamamos racionalidad no 
es más que una delgada capa que cubre y maqui-
lla la realidad más honda y vasta de nuestra vida 
emocional. Pero, concediendo que Aliery tuviera 
razón, y que la racionalidad fuera una delgada 
capa, la adquisición más reciente del cerebro de los 
homínidos en la evolución, eso no significa que no 
exista y que no tenga una importancia crucial para 
considerar la realidad humana. Tal como la delgada 
capa atmosférica de nuestro planeta hace posible la 
vida, la racionalidad hace posible la vida humana. 
Veamos por qué.

La racionalidad: factor clave en la vida humana
En su obra “La fragilidad del bien”, Martha Nuss-
baum (2004) hace un cuidadoso análisis de la pos-
tura de Aristóteles respecto al papel del deseo en la 
vida humana. A partir de esto, resulta evidente que 
el motor de nuestras acciones son los deseos, pero 
no solamente, sino que se requiere de la percepción 
y el pensamiento (2004: 358). Para Aristóteles, las 
conexiones entre deseo, cognición y movimiento 
son lógicas y conceptuales:

Supongamos que Aristóteles mantiene (lo que parece 
verdadero) que nuestras concepciones generales del 
desear, el percibir y el movernos hacia un objeto 
están interrelacionadas lógicamente, es decir, que 
toda descripción de una de ellas se referirá de algún 
modo a las demás (…) nada de esto impide que la 
órexis1 posea el tipo de independencia lógica del fin 
necesaria para poder servir de causa del movimiento” 
(Nussbaum, 2004: 361).

	 Esto significa que aunque el deseo, la cognición y 
la acción están relacionados, guardan independencia 
entre sí. Nussbaum sostiene que para Aristóteles 



 •  5El pensamiento crítico como tarea central de la educación humanista
Hilda Ana María Patiño Domínguez. Didac 64 (2014): 3-9

pero si no actuamos como autómatas o en estado 
de trance hipnótico siempre hay un momento de 
lucidez racional durante el cual decidimos darle más 
peso a unos motivos que a otros al tomar un curso 
de acción. De hecho, el mismo Aliery, que subraya 
tanto el papel de la irracionalidad, hace un esfuerzo 
constante por ayudar a las personas que leen sus 
textos a autoexaminarse para que esa lucidez racional 
se haga más amplia y duradera y repercuta en sus 
decisiones.
	D espués de todo, esto nos vuelve más dueños de 
nuestros actos, nos convierte en agentes y promueve 
nuestra propia humanización.

Racionalidad y pensamiento crítico
Jürgen Habermas (1987) ha hecho mucho énfasis 
para distinguir dos tipos de racionalidad en el ser 
humano: lo que llama la racionalidad instrumental, 
que se circunscribe al cálculo de los medios que nos 
sirven para conseguir un fin, y la racionalidad comu-
nicativa, que está abierta al diálogo con los demás 
para encontrar consensos y llegar a acuerdos que 
favorezcan lógicamente la vida de los representados 
en la comunidad del diálogo y no solamente a los 
intereses de unos cuantos. Habermas insiste en esta 
distinción porque la racionalidad instrumental es 
fríamente calculadora: en ella no hay planteamientos 
éticos, sino análisis de costos y beneficios que nos 
ayudan a tomar decisiones eficaces para alcanzar un 
objetivo. Si bien su uso ha contribuido a construir 
la civilización desde el punto de vista tecnológico y 
económico, los resultados de esta racionalidad ins-
trumental también han sido las guerras, la desigual-
dad social, la pobreza y la devastación del planeta, al 
punto que, si queremos sobrevivir como especie, la 
racionalidad instrumental debe supeditarse entonces 
a consideraciones más profundas de tipo ético.
	L a capacidad de cuestionar la racionalidad ins-
trumental es, a su vez, un ejercicio racional que unos 
llaman pensamiento crítico y otros han denominado 
dinamismo de la criticidad. En la “Filosofía educa-
tiva” de la Universidad Iberoamericana (1985) se 
define la criticidad como la tendencia que impulsa 
a una persona a dar razón de sus propios actos, lo 

el deseo “debe combinarse perfectamente con la 
percepción para que se siga el movimiento” (2004: 
361) y que las facultades cognoscitivas “deben 
brindar una vía posible y disponible hacia el fin o 
el movimiento no se producirá” (2004: 361). Al 
sujeto no lo mueve un deseo cualquiera, sino aquel 
que considera lógicamente posible de alcanzar.
	L o que rescatamos de esta reflexión es la idea 
de que aun concediendo que nuestros deseos 
irracionales dirigen nuestras decisiones, la función 
racional está siempre presente en el cálculo de las 
posibilidades de acción que nos orienta sobre qué 
deseos preferir y cuáles postergar a la hora de actuar. 
Este sentido de agencia está definido por el papel 
de la racionalidad humana en las decisiones: en 
última instancia, el ser humano es dueño de sus 
propios actos porque decide a cuáles motivaciones 
y deseos hacer caso y a cuáles no. Ciertamente, 
esto puede suceder de una manera muy veloz, 
casi imperceptible cuando tomamos una decisión, 



6  • El pensamiento crítico como tarea central de la educación humanista
Hilda Ana María Patiño Domínguez. Didac 64 (2014): 3-9

cual va más allá de la simple justificación, pues 
implica la capacidad de defender su propia postura 
ante una situación proporcionando argumentos 
pertinentes en referencia al contexto y los criterios 
que la justifiquen.
	 El asunto de los criterios es clave porque su análi-
sis trasciende los límites de la instrumentalidad para 
llevarnos al terreno de la ética. Este tipo de conside-
raciones son las que toman en cuenta autores como 
Edgar Morin (2001) en su propuesta de los “Siete 
sabes de la educación del futuro” cuando habla de 
la “ética del género humano”, o la enseñanza de la 
comprensión, o Nussbaum (2012) cuando propone 
las diez capacidades centrales para una vida humana 
digna, entre las que menciona la razón práctica.
	 Peter Facione2 (2007) ofrece la definición de 
pensamiento crítico consensada por la Asociación 
Filosófica Americana:

Entendemos que el pensamiento crítico (pc) es el 
juicio autorregulado y con propósito que da como 
resultado interpretación, análisis, evaluación e infe-
rencia, como también la explicación de las conside-
raciones de evidencia, conceptuales, metodológicas, 
criteriológicas o contextuales en las cuales se basa 
ese juicio. El pc es fundamental como instrumento 
de investigación. Como tal, constituye una fuerza 
liberadora en la educación y un recurso poderoso en 
la vida personal y cívica de cada uno. Si bien no es 
sinónimo de buen pensamiento, el pc es un fenóme-
no humano penetrante, que permite autorrectificar 
(Facione, 2007: 21).

	 Si tratamos de identificar los rasgos del pensa-
miento crítico es probable que coincidamos en los 
siguientes propuestos de Facione:

	 Examinar ideas: Significa identificar el papel que 
juegan varias expresiones en el contexto de una 
argumentación; ser capaz de comparar y con-
trastar ideas, identificar puntos de controversia 
y determinar las partes que los componen; de 
identificar las relaciones de las partes con el todo 
de un argumento.

	 Identificar argumentos: Implica detectar la tesis 
central de un argumento y, con ello, las razones 
que apoyan o contradicen ese argumento o 
punto de vista.

	 Analizar argumentos: De lo que se trata es de 
identificar y diferenciar:

a)	L a conclusión principal,
b)	L as premisas y razones que se presentan para 

apoyar la conclusión principal,
c)	L as premisas y razones adicionales que se 

presentan como apoyo de aquellas premisas 
y razones,

d)	L os elementos adicionales del razonamiento 
que no se presentan explícitamente, como 
conclusiones intermedias, suposiciones o 
presupuestos,

e)	L a estructura general del argumento o hilo 
de razonamiento,

f )	L os elementos que hacen parte de lo que se 
está examinando pero que no son parte del 
razonamiento: el contexto o el telón de fondo 
del mismo.

	 Evaluar argumentos: Es una actividad que ge-
neralmente se realiza a la par que se identifica 
el argumento. La evaluación es la “valoración 
de la credibilidad de los enunciados o de otras 
representaciones que recuentan o describen la 
percepción, experiencia, situación, juicio, creen-
cia u opinión de una persona…” (Facione, 2007: 
5). Esta evaluación implica:

a)	 Reconocer los factores pertinentes para de-
terminar el grado de credibilidad que se debe 
otorgar a una fuente de información o a una 
opinión,

b)	D eterminar la pertinencia de cuestiona-
mientos, información, principios, o procedi-

	 mientos,
c)	D eterminar la aceptabilidad, el nivel de con-

fianza, que se debe otorgar a la experiencia, 
situación, juicio u opinión,



 •  7El pensamiento crítico como tarea central de la educación humanista
Hilda Ana María Patiño Domínguez. Didac 64 (2014): 3-9

d)	J uzgar si la aceptabilidad de las premisas 
de un argumento justifica que se acepte la 
conclusión derivada como verdadera,

e)	D esarrollar objeciones y determinar si 
apuntan a debilidades significativas en el 
argumento que se está evaluando,

f )	D eterminar si un argumento se apoya en 
suposiciones falsas o dudosas y determinar 
qué tanto debilitan el argumento,

g)	I dentificar en qué medida información adi-
cional pudiera fortalecer un argumento.

	 Estas características ofrecen, sin duda, una ayu-
da a los docentes que quisieran desarrollar en sus 
alumnos un mayor pensamiento crítico.

El pensamiento crítico no es racionalidad 
instrumental
Pensar críticamente implica saber utilizar la infor-
mación disponible: buscarla, cuestionarse sobre ella, 
pero principalmente ser capaz de elaborar, poco a 
poco, una postura personal en diálogo constante con 
los datos y los autores. Es más una actitud de vida 
que una habilidad aislada, pues implica al sujeto 
integral, con razón y con emoción, con deseos y 
voluntad. Sólo así se entiende la afirmación de que 
el pensamiento crítico es un recurso poderoso para 
la vida personal.
	L a mera transmisión de información nunca es 
suficiente para formar un espíritu crítico. Para John 
Passmore (1982), tampoco se trata de un “hábito”, 
en el sentido de una conducta que de tanto repetirse 
se convierte en algo automático que no requiere de 
la reflexión o el razonamiento, tal como se forman 
las “destrezas” manuales. Ciertamente es posible 
entrenar a alguien en la destreza de “formular 
críticas”, pero esto no constituye el pensamiento 
crítico: “El proceso de entrenar a los alumnos 
para formular [ese] acopio de respuestas puede ser 
calificado adecuadamente como adoctrinamiento” 
(Passmore, 1982: 386), y si bien la capacidad de 
argumentar es necesaria para ejercer un espíritu 
crítico, no es suficiente: también es preciso cultivar 
la capacidad de observar, preguntarse, comparar, 

relacionar, analizar, sintetizar y evaluar. Y, con todo, 
ser crítico es algo más que esto. Se trata, como 
decíamos, de una actitud que conforma de manera 
sustantiva nuestra personalidad; es lo que Passmore 
denomina “rasgo de carácter”. Si damos esto por 
verdadero se nos plantean serias dificultades para 
poder enseñar a ser críticos, las mismas que Platón 
o Aristóteles encontraban para enseñar la virtud. 
Y esto es así porque la formación de la persona se 
logra siempre por medios indirectos: el contexto, el 
ambiente educativo, las interacciones sociales coti-
dianas, el ejemplo del profesor, entre otros muchos 
factores.
	 Pensar críticamente implica arriesgarse a cues-
tionar lo que creíamos seguro y enfrascarse en la 
búsqueda de nuevas fuentes de información para 
abordar una problemática, para lo cual también se 
deben manejar categorías de análisis más allá de las 
ofrecidas por el sentido común. Implica apropiarse 
de un lenguaje que permita un entendimiento más 
profundo de los fenómenos estudiados. Por eso gran 
parte del trabajo de reflexión crítica en la universidad 
tiene que ver con la lectura de textos de autores que 
proporcionan estas categorías analíticas.

Pensamiento crítico y educación humanista
La propuesta de Facione circunscribe el pensamiento 
crítico a la actividad racional, y si bien se sostiene 
que esta actividad es un recurso poderoso para la 
vida personal, el mismo autor admite que la edu-
cación liberal (humanista en nuestro contexto) es 
mucho más que pensamiento crítico porque en ella 
confluyen las dimensiones cultural, ética y espiritual 
de la vida:

Comprende la evolución de la toma de decisiones de 
carácter personal hacia otra que tenga en cuenta un 
nivel de integridad de principios y de preocupación 
por el bien común y la justicia social. También, el 
darse cuenta de las maneras en que nuestras vidas 
se moldean por obra de fuerzas políticas, sociales, 
psicológicas, económicas, ambientales y físicas, tanto 
globales como locales. Además está el crecimiento 
que proviene de la interacción con nacionalidades, 



8  • El pensamiento crítico como tarea central de la educación humanista
Hilda Ana María Patiño Domínguez. Didac 64 (2014): 3-9

culturas, idiomas, grupos étnicos, religiones y niveles 
socioculturales diferentes de los propios. Implica 
refinar las sensibilidades humanas propias mediante 
la reflexión sobre las preguntas recurrentes de la exis-
tencia humana, como el amor, la vida y la muerte. 
Está la sensibilidad, apreciación y evaluación crítica de 
todo lo que es bueno y lo que es malo en la condición 
humana (Facione, 2007: 18).

	 Así, al parecer el pensamiento crítico es en 
realidad un dinamismo que nos afecta de manera 
integral. Además del ejercicio lógico-racional, tam-
bién promueve en nosotros sentimientos como el 
compromiso para defender aquello que considera-
mos justo o éticamente correcto.
	L a criticidad implica el hábito de la autoobser-
vación y de la autocorrección, clarificar los criterios 
desde los cuales se emiten los propios juicios y con-
siderar los contextos en los cuales los formulamos 
(Lipman, 1992), así como sus implicaciones. Para 
Passmore (1986) se trata de un rasgo de carácter y, 
a la vez, una capacidad abierta cuya promoción es 
de extrema importancia en la educación, ya que 
es la condición de posibilidad para la formación de 
un sujeto autónomo, capaz de autorregulación. Al 
examinarnos, la conciencia crítica nos revela los 
límites de nuestra propia razón, entre los cuales 
están muchas de nuestras emociones.
	 Pasiones como la envidia o los celos pueden llegar 
a perturbar la imparcialidad y es deseable controlar-
las y aprender a manejarlas en aras del mismo bien 
emocional de la persona. Sin embargo, a diferencia 
de lo que parece sostener Ariely (2011), no todas las 
emociones son necesariamente irracionales y por eso 
en lugar de plantear la distinción entre emociones 
y razón, Richard Peters propone un punto de vista 
más integral al hablar de niveles de vida, en donde 
la razón y las emociones coexisten. Estos niveles 
serían la irracionalidad, la no razonabilidad y la 
racionalidad.
	 En el nivel de la racionalidad, la calidad del 
mundo afectivo se eleva al prevalecer las “pasiones 
racionales” (Peters, 1982), entre las que destacan la 
búsqueda de la verdad, el amor por la lógica, el orden 

y la justicia, y la aversión por lo arbitrario, injusto 
e irrelevante, por ejemplo. Emociones de este tipo 
promueven la investigación y la objetividad.
	L a criticidad, en tanto dinamismo, pertenece al 
nivel de vida racional. Como señala Morin (2001), 
la verdadera racionalidad es abierta por naturaleza, 
examina permanentemente la relación entre los 
argumentos y los datos empíricos que los avalan; es 
humilde para reconocer sus propias limitaciones; 
mantiene una perspectiva global y es sensible a las 
cuestiones éticas. Es alterocéntrica y, por lo tanto, 
humanizante.
	 Se trataría de promover lo que Nussbaum (2012) 
llama la capacidad de los “sentidos, imaginación y 
el pensamiento” para ejercer la libertad de expresión 
política y artística, así como la capacidad de la “razón 
práctica” para “formarse una concepción del bien y 
reflexionar críticamente acerca de la planificación de 
la propia vida” (Nussbaum, 2012: 53-54). De esta 
manera, la criticidad se coloca en el centro mismo 
de la tarea educativa y de nuestro futuro como 
humanidad.



 •  9El pensamiento crítico como tarea central de la educación humanista
Hilda Ana María Patiño Domínguez. Didac 64 (2014): 3-9

Notas
1 Puede traducirse como “deseo”. Según Nussbaum, Aristóteles 
inventó probablemente este término para indicar la caracterís-
tica común a todos los movimientos animales dirigidos a un 
objeto (2004: 354).
2 El doctor Facione fue rector de Loyola University, en Chi-
cago, y es decano del National Center for Science & Civic 
Engagement.

Referencias
Ariely, Dan. Las ventajas del deseo. Cómo sacar partido de la 

irracionalidad en nuestras relaciones personales y laborales, 
traducción de Elisenda Julibert. Barcelona: Ariel, 2011.

Ariely, Dan. Las trampas del deseo. Cómo controlar los impulsos 
irracionales que nos llevan al error, traducción de Francisco 
J. Ramos. Barcelona: Ariel, 2013.

Facione, Peter A. “Pensamiento crítico. ¿Qué es y por qué es 
importante?”, 2007 Insight Assessment: California Academic 
Press (consulta: 16 de noviembre de 2013) <http://www.
eduteka.org/pdfdir/PensamientoCriticoFacione.pdf>.

Habermas, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa. Madrid: 
Taurus, 1987.

Lipman, Mathew, Ann Sharp y Frederick S. Oscanyan. La 
filosofía en el aula. Madrid: Ediciones de la Torre, 1992.

Lynch, Cindy L., y Susan K. Wolcott. “Helping your students 
develop critical thinking skills”. Idea Paper, 37 (2001) 
(consulta: 7 de octubre de 2013) <http://cte.udel.edu/sites/
cte.udel.edu/files/PDFs/Idea_Paper_37.pdf>.

Morin, Edgar. Los siete saberes necesarios para la educación del 
futuro. Barcelona: Paidós, 2001.

Nussbaum, Martha C. La fragilidad del bien. Fortuna y ética en 
la tragedia y filosofía griega. Madrid: Balsa de Medusa, 2004.

Nussbaum, Martha C. Crear capacidades. Propuesta para el 
desarrollo humano. Barcelona: Paidós, 2012.

Passmore, John. “La enseñanza del sentido crítico”. Educación y 
desarrollo de la razón. Formación del sentido crítico. Eds. R.F. 
Dearden, P.H. Hirst y R.S. Peters. Madrid: Narcea, 1982.

Passmore, John. Filosofía de la enseñanza. México: Fondo de 
Cultura Económica, 1986.

Peters, Richard. “La razón y la pasión”. Educación y desarrollo de 
la razón. Formación del sentido crítico. Eds. R.F. Dearden, 
P.H. Hirst y R.S. Peters. Madrid: Narcea, 1982.

Universidad Iberoamericana. Filosofía educativa. México: Uia, 
1985.

Recibido: 19 de noviembre de 2013.
Aceptado: 24 de febrero de 2014.

Recomendaciones para el aula
Muchas de las tareas que encargamos a nuestros estudiantes 
tienen que ver con repetir o parafrasear la información que les 
transmitimos, pero éste es sólo el primer paso para desarrollar 
un pensamiento crítico. Es muy importante trascender este 
nivel y aprender a cuestionar los datos. El enfoque general 
de la enseñanza debe ser problematizador: hacer hincapié 
en las incertidumbres y el cuestionamiento a partir de la 
información recabada.
	 Estrategias como el método de proyectos, el estudio de 
casos o la solución de dilemas morales son muy recomenda-
bles para favorecer el pensamiento crítico si el profesor sabe 
dirigir debates y cuestionar oportunamente la argumentación 
de sus estudiantes. Desde este enfoque, Lynch y Wolcott 
(2001) proponen varias recomendaciones para desarrollar 
el pensamiento crítico en los estudiantes:

1.	D ada una situación, pedirles que identifiquen el proble-
ma, la información relevante y las incertidumbres.

2.	 Explorar la interpretación y las conexiones: implica 
interpretar la información identificando los aspectos 
relevantes y controlando los propios prejuicios y orga-
nizando los datos de manera significativa para buscar 
una solución.

3.	 Pedirles que prioricen las alternativas de posible solución 
y comunicarlas.

4.	 Solicitarles que integren, monitoreen y refinen las estra-
tegias para abordar el problema. Implica dar cuenta de 
las limitaciones de la solución que ellos han propuesto.

	 Se recomienda empezar por estructurar las tareas y las 
discusiones de clase para favorecer las habilidades de pensa-
miento crítico desde un nivel elemental y paulatinamente 
ir desarrollando habilidades de investigación hasta que los 
estudiantes sean capaces de proponer soluciones alternativas 
a los problemas. Existen numerosos recursos didácticos en 
Internet y en los libros dedicados al tema de los que se puede 
echar mano para ayudar a los estudiantes a convertirse en 
pensadores más refinados y críticos.

Bibliografía sugerida
Argudín, Yolanda, y María Luna. Aprender a pensar leyendo 

bien. Habilidades de lectura a nivel superior. México: 
Paidós, 2006.

Argudín, Yolanda, y María Luna. Libro del profesor. Desarrollo 
del pensamiento crítico. México: Universidad Iberoame-
ricana/Plaza y Valdés, 2001.

Delgado, Araceli. Formación valoral a nivel universitario. 
México: Universidad Iberoamericana, 2001.

Ordieres, Alejandro, María Eugenia Cárdenas y Guillermo 
Macías. Formación en el pensamiento crítico. México: 
McGraw-Hill, 2012.

Paul, Richard., y Linda Elder. “La miniguía para el pen-
samiento crítico. Conceptos y herramientas”, 2003. 
Fundación para el Pensamiento Crítico <http://www.
criticalthinking.org/resources/PDF/SP-Conceptsand-
Tools.pdf>.

Insight Assessment. “Measuring Thinking Worldwide” 
<http://www.insightassessment.com/>.


