
105

P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

Entre lo público y lo íntimo. El lugar del proyecto 
AppRecuerdos en las propuestas de memoria  
colectiva-Chile*

Javiera Bustamante Danilo**
Universidad Alberto Hurtado, Chile

Valeska Paulina Navea Castro***
Universität  Leipzig, Alemania

https://doi.org/10.7440/antipoda33.2018.06

Cómo citar este artículo: Bustamante Danilo, Javiera y Valeska Paulina Navea Castro. 2018. “En-
tre lo público y lo íntimo. El lugar del proyecto AppRecuerdos en las propuestas de memoria colec-
tiva-Chile”. Antípoda. Revista de Antropología y Arqueología 33: 105-123. https://doi.org/10.7440/
antipoda33.2018.06

Artículo recibido: 16 de enero de 2018; aceptado: 04 de julio de 2018; modificado: 28 de julio de 2018.

Resumen: El siguiente artículo tiene por objetivo describir y analizar el lu-
gar que ocupa la obra AppRecuerdos en la memoria colectiva accionada en 
Chile a partir de 1990, enfatizando en los principios artísticos-estéticos, con-
ceptuales y metodológicos que dan origen y forma al proyecto. Por una par-
te, interesa proponer lecturas reflexivas respecto al impacto despertado por 
la intencionada inclusión artística de relatos personales de acontecimientos de 

*	 Este artículo es resultado reflexivo de la obra AppRecuerdos (2017), estrenada en Chile durante el Festival 
Internacional Santiago a Mil. Las autoras fueron parte de este proyecto en calidad de investigadoras. La 
ejecución de la obra AppRecuerdos fue financiado por Goethe Institut Chile, Pro Helvetia, Consejo Na-
cional de la Cultura y las Artes CNCA y Santiago a Mil.

**	 Doctora en Gestión del Patrimonio y la Cultura por la Universidad de Barcelona. Actualmente es profeso-
ra instructora del Departamento de Antropología de la Universidad Alberto Hurtado de Chile. Entre sus 
últimas publicaciones están: “Caminos de la memoria. Patrimonio y derechos humanos en las tramas de 
reparación y reivindicación”. En Usos políticos del patrimonio cultural, coordinado por Fabien Van Geert, 
Xavier Roigé y Lucrecia Conget, 189-213, 2017. Barcelona: Edicions de la Universitat de Barcelona; “Pro-
cesos de activación y patrimonialización de sitios de memoria en Chile. 1990 al presente”. Aletheia 7 (13), 
2016, disponible en: http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/57805/Documento_completo.pdf 
PDFA.pdf?sequence=1&isAllowed=y *bjaviera@uahurtado.cl

***	 Doctoranda en el Centro de Investigación Iberoamericana de la Universität  Leipzig (Alemania), Licencia-
da en Teoría e Historia del Arte por la Universidad de Chile. Entre sus últimas publicaciones, en coautoría 
con Consuelo Banda, están: “Testimonios fracturados. Cuerpo y archivo en Valparaíso, 1973”. Revista de 
Teoría del Arte 30: 111-118, 2016; En marcha: ensayos sobre arte, violencia y cuerpo en la manifestación 
social, 2013. Santiago de Chile: Adrede Editora. *valeska.navea.castro@gmail.com



106

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. No. 33 · Bogotá, octubre-diciembre 2018 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 105-123 
https://doi.org/10.7440/antipoda33.2018.06

violencia política y de vida cotidiana ocurridos entre 1973-1990, y, por otra, 
pensar nuevas posibilidades de establecer una interacción entre los sujetos, 
la memoria y la ciudad a partir de una obra que se piensa desde el presente. 
Desde el problema del escuchar, habitar la ciudad y estar allí se realiza un 
análisis antropológico y estético que da cuenta de las condiciones contempo-
ráneas que permiten repensar las experiencias del caminar y del sonido como 
zonas experienciales performativas para la transmisión e inscripción de las 
memorias individuales y colectivas en el espacio urbano. Para ello, el texto 
traza, en primer lugar, algunos elementos centrales de la gestión de la memo-
ria colectiva desarrollada desde 1990 hasta el presente, proponiendo claves 
para comprender la emergencia de la obra. Segundo, se describen el proyecto 
AppRecuerdos y las condiciones de su puesta en marcha e implementación. 
Por último, se propone un análisis de la obra atendiendo a la insolvencia de 
la noción memoria colectiva, a la relación entre memoria, lugar y ciudad, y a la 
revelación de la aplicación como espacio activo y sensorial.

Palabras clave: Thesaurus: memoria colectiva; relato. Autoras: experiencia; 
performatividad; sonido y ciudad.

Between the Public and the Intimate. The Place of the AppRecuerdos Project in 
the Collective Memory Proposals - Chile

Abstract: The purpose of this article is to describe and analyze the place 
occupied by the work AppRecuerdos in the collective memory that was im-
plemented in Chile in 1990, emphasizing the artistic-esthetic, conceptual 
and methodological principles from which the project emerged and based 
on which it is shaped. On the one hand, it is interesting to propose reflexive 
readings regarding the impact caused by the intentional artistic inclusion of 
personal accounts from political events, violence, and daily life which oc-
curred between 1973-1990 and, on the other, to think about new possibil-
ities to establish an interaction between the subjects, memory, and the city 
from a work whose conception is based in the present. From the problem of 
listen, live in the city and being there, an anthropological and esthetic analysis 
is undertaken that accounts for the contemporary conditions that allow us 
to rethink the experiences of walking and sound as performative experiential 
areas for the transmission and inscription of individual and collective memo-
ries in the urban space. To do so, the text traces, in the first place, some central 
elements of collective memory management, which have been developed since 
1990, proposing keys to understand the emergence of the work. Second, I 
describe the AppRecuerdos project and the conditions of its implementation. 
Finally, I propose an analysis of the work, taking into account the insolvency of 
the notion from collective memory; the relationship between memory, place, 
and city; and the revelation of the application as an active and sensory space.

Keywords: Thesaurus: Collective memory. Authors: Experience; performativ-
ity; story; sound and city.



Entre lo público y lo íntimo. El lugar del proyecto AppRecuerdos en las propuestas de memoria colectiva-Chile
Javiera Bustamante Danilo y Valeska Paulina Navea Castro 

P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

107

Entre o público e o íntimo. O lugar do projeto AppRecuerdos nas propostas  
de memória coletiva – Chile

Resumo: O presente artigo tem por objetivo descrever e analisar o lugar que a 
obra AppRecuerdos ocupa na memória coletiva acionada no Chile a partir de 
1990, com ênfase nos princípios artísticos-estéticos, conceituais e metodoló-
gicos que dão origem e forma ao projeto. Por um lado, deseja-se propor leitu-
ras reflexivas com respeito ao impacto despertado pela intencionada inclusão 
artística de relatos pessoais de acontecimentos de violência política e de vida 
cotidiana ocorridos entre 1973-1990 e, por outro, pensar novas possibilida-
des para estabelecer uma interação entre os sujeitos, a memória e a cidade por 
meio de uma obra que é pensada a partir do presente. Com base no problema 
do escutar, habitar a cidade e estar aí, realiza-se uma análise antropológica 
e estética que trata das condições contemporâneas que permitem repensar 
as experiências do caminhar e do som como zonas experienciais performa-
tivas para a transmissão e inscrição das memórias individuais e coletivas 
no espaço urbano. Para isso, o texto traça, primeiramente, alguns elementos 
centrais da gestão da memória coletiva desenvolvida desde 1990 até o presente 
e propõe chaves para compreender a emergência da obra. Em segundo lugar, 
o projeto AppRecuerdos e suas condições de funcionamento e implementação 
são descritos. Por último, propõe-se uma análise da obra que atende à insol-
vência da noção de memória coletiva, à relação entre memória, lugar e cidade 
e à revelação da aplicação como espaço ativo e sensorial.

Palavras-chave: Thesaurus: experiência. Autoras: memória coletiva; perfor-
matividade; relato; som e cidade.

Desde 1990 hasta el presente, los gobiernos posdictadura de Chile han 
desarrollado diversas iniciativas simbólicas que han propendido a la 
comprensión, narración y representación del tiempo histórico de la 
dictadura cívico-militar impuesta entre el 11 de septiembre de 1973 
y el 11 de marzo de 1990. Organizaciones de derechos humanos, 

agentes estatales y actores civiles han convenido la necesidad de reparar y resolver la 
herida dejada por la violencia y represión en nuestro tejido sociocultural y político. 
Desde 1970, países de Latinoamérica con pasados de represión y terrorismo de Es-
tado han priorizado, por una parte, el levantamiento de memoriales y monumentos 
en homenaje a víctimas; por otra, la recuperación, activación y patrimonialización 
de sitios de memoria testigos de los acontecimientos. En distintas formas y trayec-
torias, parte importante de los países latinoamericanos han levantado iniciativas de 
orden político y simbólico, cuyo principal objetivo ha sido inscribir y reconocer en el 
espacio público la memoria colectiva del pasado reciente a través de la señalización, 



108

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. No. 33 · Bogotá, octubre-diciembre 2018 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 105-123 
https://doi.org/10.7440/antipoda33.2018.06

marcación, memorialización y conservación de espacios usados en los contextos re-
presivos, entre otros caminos.

Sin duda, esta trama está ligada a la existencia de lugares que han sobrevivido a 
las políticas de desaparición, borradura y ocultamiento: aquellos lost places o “lugares 
perdidos”, traducido también como “lugares olvidados” (Santos Herceg 2017). De es-
tos, muchos están escondidos en las tramas urbanas y rurales, algunos transformados, 
otros demolidos, reutilizados, ocultados. En este contexto, las políticas de recuerdo y 
memoria del Chile posdictadura se han inclinado al reconocimiento, valoración y pa-
trimonialización de una parte de estos lugares perdidos, priorizando los usados para 
detención, secuestro, tortura, desaparición, inhumación, y que en tanto sobreviven al 
tiempo tienen ese carácter ineliminable que nos señaló Beatriz Sarlo (2012).

En este sentido, la característica común de los sitios reconocidos y recupe-
rados reside, por una parte, en su preexistencia material-histórica, es decir, haber 
albergado en el pasado experiencias de represión y violencia, y por otra, responder 
a la demanda de organizaciones o colectivos de víctimas y familiares que exigen 
legítimamente la valorización y visibilización de los espacios del horror, tales como 
cárceles, casas de propiedad privada incautadas por las instituciones de inteligencia, 
estadios, liceos, cementerios y campamentos de veraneo, por mencionar algunos. 
Así, se revela con fuerza que sitios reconocidos y patrimonializados tienden a ser re-
presentativos de contextos dramáticos de intervención represiva por parte de agentes 
civiles y de inteligencia, y, en consecuencia, son lugares ligados a un pasado irrupti-
vo y desestructurante en las trayectorias vitales de los afectados. Esta condición sin 
duda ha influenciado en el desplazamiento y postergación de lugares más cotidianos 
en la configuración de una narrativa memorial propia de las políticas de recuerdo.

En respuesta a esta revelación emerge el proyecto AppRecuerdos, iniciativa del 
grupo teatral alemán Rimini Protokoll, coproducida por el colectivo chileno inter-
disciplinario SonidoCiudad. Desde la experiencia previa de “50 Aktenkilometer”, 
realizado por el colectivo alemán en Berlín (2012) —que propone un recorrido por 
la ciudad con audios de historias desclasificadas de los archivos del Ministerium für 
Staatssicherheit (Stasi)—, este proyecto toma la experiencia de recorrer la ciudad 
escuchando una propuesta performativa auditiva. En estos términos, el colectivo 
SonidoCiudad, formado por profesionales de las artes y ciencias sociales, desarrolló 
entre 2015 y 2016 un trabajo de levantamiento de relatos que tenían por condición 
situarse temporalmente entre 1973-1990, y espacialmente, en un perímetro central 
de la ciudad de Santiago. Durante diez meses, los integrantes del colectivo recogie-
ron microhistorias que, desde distintas experiencias, permitieran aproximarse al 
acontecer cotidiano de la época de la dictadura, ponderando positivamente la im-
portancia de registrar los relatos en los lugares que alguna vez alojaron esas histo-
rias. De esta labor emergió un repertorio de 129 microhistorias o “puntos/burbujas 
sonoras”, que en la actualidad forman parte de la obra, y cuyo soporte central es una 
aplicación telefónica compuesta por puntos que se descargan y activan (en formato 
podcast) automáticamente mientras se recorre la ciudad.



Entre lo público y lo íntimo. El lugar del proyecto AppRecuerdos en las propuestas de memoria colectiva-Chile
Javiera Bustamante Danilo y Valeska Paulina Navea Castro 

P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

109

Notas para comprender la memoria colectiva accionada  
en Chile (1990-2017)

Tras los períodos de violencia política y conflicto desplegados a lo largo del siglo XX 
en distintas latitudes del mundo, los gobiernos democráticos han tendido a imple-
mentar proyectos, programas y políticas de recuerdo que buscan, entre otros pro-
pósitos, develar y visualizar las marcas y huellas dejadas por la violencia política en 
las ciudades, como un gesto de subsanación hacia las víctimas y sus familiares, y de 
reconocimiento y visibilización de los hechos represivos. Dichas políticas de recuer-
do arrancan por primera vez en Alemania, nación que tras el Holocausto se vio en 
la necesidad de encarar su trágico pasado reciente. Como parte fundamental de una 
naciente política de memoria iniciada recién en la década de 1970, algunos sobre-
vivientes de primera generación, y una segunda generación de hijos, revisitaron los 
lugares de exterminio nazi, comenzando un modelo de gestión (recuperación y mu-
sealización) de campos de concentración con importantes proyectos de marcación y 
señalización en las ciudades más influyentes de Alemania y de otros países europeos 
irradiados por la política genocida.

Tras este hito fundacional, otros países de Europa, África y Latinoamérica, 
como por ejemplo Chile, Argentina, Paraguay, Brasil, Bolivia, Perú, Colombia y Uru-
guay, tomaron el modelo alemán para resolver sus propios pasados conflictivos, en el 
marco de lo que Andreas Huyssen (2000) definió como la Mundialización del Holo-
causto, es decir, ubicar el fenómeno del Holocausto como tropos explicativo universal 
de distintos traumas históricos, y que también Montealegre (2013) definió como la 
presencia del imaginario del Holocausto en los testimonios latinoamericanos:

En el movimiento trasnacional de los discursos de la memoria, el Holocausto 
pierde su calidad índice del acontecimiento histórico específico y comienza a 
funcionar como una metáfora de otras historias traumáticas y de su memoria. 
El Holocausto devenido tropos universal es el requisito previo para descentrarlo 
y utilizarlo como un poderoso prisma a través del cual podemos percibir otros 
genocidios. (Huyssen 2000, 15)

De esta forma, el rastro primario testimonial que caracteriza a los lugares de me-
moria, los ha situado como nodos claves de la cultura de la memoria contemporánea y 
del devenir de las políticas de recuerdo emprendidas en distintos contextos nacionales 
con pasados de violencia política y terrorismo de Estado. En estos términos, las ciu-
dades latinoamericanas han asistido a una recuperación, activación y patrimonializa-
ción crecientes de lugares de memoria, impulso que, lejos de vislumbrar su ocaso, está 
en aumento y complejización progresivos1.

1	 Esta valoración social y política de los lugares de memoria en la sociedad contemporánea ha sido refren-
dada por iniciativas locales, como son la creación en 2012 de la Red Chilena de Sitios de Memoria para la 
promoción de los derechos humanos y el fortalecimiento de la democracia, donde se destacan la elabora-
ción de la Guía Metodológica para la Gestión de Sitios de Memoria en Chile (2014), la fundación en 2016 
de la Red Pro Sitios de Memoria en Uruguay, la promulgación en 2011 de la Ley N° 26.691 Preservación, 



110

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. No. 33 · Bogotá, octubre-diciembre 2018 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 105-123 
https://doi.org/10.7440/antipoda33.2018.06

En Chile el contexto transicional de reconciliación y Nunca Más —1990 hasta 
el presente— que alude a la necesidad de cerrar viejas heridas y fundar una relación 
sin conflictos, deponiendo rencillas y diferencias pasadas con el fin de alcanzar la 
paz y tranquilidad social, así como la irrepetibilidad de los hechos (Lira y Loveman 
2005), también ha realzado la necesidad de avanzar en la creación, recuperación y 
señalización de lugares de violencia política y resistencia usados en dictadura, como 
eje medular para alcanzar el reencuentro social y político entre todos los chilenos.

Su persistencia física los vuelve inevitablemente necesarios, y sus acontecimien-
tos, inevitablemente conmemorativos. En este punto, no podemos prescindir de la 
revelación que nos hace Santos Herceg en un artículo del diario Le Monde diplomati-
que del 11 de septiembre de 2017, en el cual enuncia que la persistente desaparición 
ontológica, sensorial y epistemológica de estos lugares:

[…] No es casual ni anecdótica. La maquinaria “desaparecedora” de la dictadura 
pretendió borrar el rastro de la catástrofe, escondiendo, ocultando, destruyendo los 
vestigios de las atrocidades […] La ignorancia alimenta la duda de si estos centros 
alguna vez fueron reales, una duda que se va instalando lenta pero sistemáticamente 
entre la gente. No se sabe realmente si existieron o cuán radical fue lo que allí ocu-
rrió. Todo toma la fisonomía de una suerte de cuento, de leyenda negra que circula, 
pero que está poco clara e incluso algo trillada [...] La sensación de irrealidad que 
rodea estos lugares de dolor, y todo lo que sobre ellos se sabe y relata, parece solo 
superable en tanto se encuentre una prueba concreta, física, tangible: la evidencia 
indesmentible de que aquel lugar efectivamente existió. (Santos Herceg 2017, 8)

De esta forma, las iniciativas institucionales en materia de memoria colectiva 
han identificado y reconocido aquellos lugares creados, redestinados y apropiados 
en contextos de violencia política, y que en tanto han sobrevivido al período re-
presivo afirman la preexistencia y persistencia de las formas y permanencia de la 
memoria, constituyendo vestigios y marcas del pasado, los cuales en cuanto espacios 
recuperados y activados impactan los imaginarios urbanos y permiten realizar un 
trabajo de reencuentro, restitución, recuperación y reconstrucción del pasado (Viú y 
Buzaglo 2006), en un doble movimiento de recepción y transmisión (Cassigoli 2007, 

señalización y difusión de sitios de memoria del terrorismo de Estado y creación de la Red Federal de Sitios 
de Memoria en Argentina y la constitución en Perú en 2003 del Movimiento Ciudadano Para Que No Se 
Repita, por mencionar tan solo algunos casos. Con fines de divulgación y educación se han realizado mapas 
y cartografías de lugares de memoria urbanos, relevando la importancia de señalar su ubicación y distri-
bución en las geografías locales, nacionales y regionales. El valor sociocultural, histórico y político de los 
lugares de memoria también ha impactado a nivel internacional, generando iniciativas como la fundación 
en 1999 de la Coalición Internacional de Sitios de Conciencia y su filial regional Red de Sitios de Memoria 
Latinoamericanos y Caribeños, la cual afirma la necesidad de conservar el recuerdo de lo que sucedió en 
períodos de conflictos internos y de terrorismo de Estado, con el fin de influir en la cultura política contem-
poránea e instaurar la cultura del nunca más. Así mismo, la formulación en 2012 del documento Principios 
Fundamentales para las Políticas Públicas sobre Sitios de Memoria del Instituto de Políticas Públicas en 
Derechos Humanos del Mercosur (IPPDH) dictamina la relevancia primordial de preservar los lugares que 
alojan experiencias de violencia política.



Entre lo público y lo íntimo. El lugar del proyecto AppRecuerdos en las propuestas de memoria colectiva-Chile
Javiera Bustamante Danilo y Valeska Paulina Navea Castro 

P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

111

145). Así, el trabajo de valoración social, reconocimiento y conservación de los luga-
res contribuye a la labor de recuperación de la memoria “sobre el pasado conflictivo 
y sus consecuencias, esperando que la comprensión del proceso y sus implicaciones 
pueda producir un cambio en las percepciones, en las conductas, en las emociones, y 
por tanto, en las relaciones sociales de la comunidad en la que se produjo esta vio-
lencia” (Lira 2010, 25).

En este punto cabe destacar que la agenda institucional en materia de memoria 
colectiva ha estado determinada por una economía memorial basada en dos catego-
rías principales. Por una parte, el reconocimiento de lugares emblemáticos, por lo 
general asociados a causas judiciales y/o a denuncias efectuadas por parte de organi-
zaciones de derechos humanos. Es decir, se trata de recintos asociados a denuncias 
de detención, tortura, desaparición, ejecución y/o inhumación a manos de carabi-
neros, civiles y/u organismos de inteligencia. Por otra, y directamente relacionada 
con la primera, se revela una necesidad de reconocimiento y reparación del dolor 
como experiencia histórica asociada a una subjetividad dañada (Del Valle y Gálvez 
2017), y del imperativo ético y moral de historizar, explicar y transmitir el pasado 
a través de acciones, agencias y dispositivos de comunicación y representación que, 
en términos de Richard (2010), buscan transmitir y producir sentidos ajustados a 
doctrinas políticas específicas.

En estos términos, las estrategias de mediación, comunicación y transmisión que 
dan forma a los lugares de memoria colectiva han ido alineando lo que Draper 
(2012) define como “architectonics of transition” y “architectures of affect”, confi-
guración que tiende a instalar un pedagogismo director que en ocasiones puede llegar 
a bloquear la emergencia de una memoria crítica (Robin 2003). En esta reflexión se 
sugiere que las motivaciones que subyacen a los procesos de reconocimiento y activa-
ción de los lugares de memoria responderían mayoritariamente a lo que Primo Levi 
(2006) definió como el deber de memoria, donde la experiencia del dolor como co-
mún denominador de una memoria imperativa y de profunda unicidad discursiva 
convertiría el pasado fecundo, utilizable y productivo en una memoria intransiti-
va, tranquilizadora, o buena memoria (Vinyes 2009). Bajo el examen de Chababo 
(2007), esta tensión evocará una confrontación fundamental entre emotividad vs. 
complejidad reflexiva, donde se ponen en juego una serie de signos memoriales y 
de representación, como son los relatos, las estéticas, los soportes, las historias y los 
actores representados.

Esto nos lleva a pensar en las experiencias, los significados y usos diferentes y 
divergentes que confluyen en los lugares de memoria emplazados en las ciudades, en-
tendiéndolos como territorios vividos, habitados y practicados (Iniesta 2015), espa-
cios políticos cotidianos que albergan una serie de entradas para habitarlos y releerlos 
de un modo reflexivo, pero al mismo tiempo nos llevan a la pregunta por otros luga-
res no emblemáticos o lugares “subterráneos”, en términos de Pollak (1989), que no 
tienen expresión en los museos, ni en los sitios de memoria, como tampoco en los 
procesos de marcación y memorialización tradicional. Son aquellos lugares urbanos 



112

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. No. 33 · Bogotá, octubre-diciembre 2018 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 105-123 
https://doi.org/10.7440/antipoda33.2018.06

que hoy forman parte de la trama urbana capital y que, al no ser señalados ni mar-
cados, no han sido inscritos en la narrativa oficial. Son lugares cotidianos que, hoy 
cambiados y/o desaparecidos, formaron parte del acontecer cotidiano subjetivo y 
colectivo en dictadura y en el largo período de transición. Son aquellos lost places, 
“lugares perdidos”, “lugares olvidados”. De estos hay muchos insertos en las tramas 
urbanas, algunos transformados, otros demolidos, reutilizados u ocultados.

Esta manifestación política, urbana y cultural está íntimamente ligada al surgi-
miento de iniciativas que irrumpen en los sentidos y formas de visibilización, recono-
cimiento y percepción de los sitios de memoria y de la configuración de las memorias 
colectivas; viene a subvertir los sentidos tradicionales y abre una puerta para pensar y 
trabajar la memoria desde una perspectiva inusual, dislocada y transdisciplinar.

AppRecuerdos. Performatividad, archivo y acontecimiento
El proyecto colaborativo AppRecuerdos nace en el 2015, aunque se concretiza en el 
2017, momento en el cual se lanza (opening) en el centro Cultural Gabriela Mistral 
(GAM, Santiago de Chile), en el marco del Festival Internacional Santiago a Mil, 
una aplicación móvil que sintetiza y materializa el prolongado trabajo de investigación 
y archivo desarrollado en 2015 y 2016. Como resultado se obtiene una aplicación mó-
vil gratuita (ver la figura 1) que surge de una iniciativa del colectivo alemán Rimini 
Protokoll, que tuvo su primer acercamiento a Chile con su proyecto “Remote Santia-
go”, a cargo de Stefan Kaegi, a principios del 2015.

Si bien tanto Remote Santiago como 50 Aktenkilometer son indiscutibles prece-
dentes para comprender el proyecto AppRecuerdos, es quizás la diferencia contextual 
la más interesante para abordar esta iniciativa; los audios utilizados son relatos de 
personas que vivieron la experiencia que narran, vale decir, se vieron afectados o 
afectadas por alguna situación en la ciudad durante la dictadura militar (aunque 
para la performatividad se agregaron archivos de audios, como canciones o discur-
sos políticos, por ejemplo). Para llevar a cabo esta premisa se buscaron investiga-
dores que debían encontrar a las personas, entrevistarlas y editar las historias que 
finalmente serían exhibidas en la aplicación.

De esta forma, los investigadores, con micrófonos y mapas, fuimos en busca de 
personas que tuviesen algo interesante y único que contar. Mauricio Barría, director 
de Núcleo SonidoCiudad, explica que el objetivo con el cual nació el proyecto era 
“construir una memoria distinta en torno a situaciones más cotidianas y que de algu-
na manera dieran cuenta de una época. También era importante que dialogara con un 
público joven, nacido en democracia, y con muy poca vinculación directa con la dic-
tadura militar” (citado en Fuentes 2017). En efecto, más que una entrevista conven-
cional, se invitó a compartir los recuerdos apostados en edificios, bancas de parques, 
pórticos, patios universitarios, esquinas, kioscos, cárceles, bares; en definitiva, en di-
versos espacios cotidianos y públicos de nuestra ciudad capital (ver la figura 2). Un 
ejemplo de estos lugares fue la Cárcel Pública, ubicada en pleno centro de Santiago y 
que actualmente es un banco comercial, por lo que la generación que nació después 



Entre lo público y lo íntimo. El lugar del proyecto AppRecuerdos en las propuestas de memoria colectiva-Chile
Javiera Bustamante Danilo y Valeska Paulina Navea Castro 

P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

113

de 1990 no tuvo la posibilidad de conocer el lugar. Es desde acá que J.P. cuenta su 
experiencia2, haciendo un juego dialógico con el sujeto que escuchará su historia:

Yo nací en el año 1986 y cuando tenía entre 4 o 5 años, recuerdo la visita a mi casa 
de un señor, era alto y flaco, siempre llevaba una boina y lentes […], era simple-
mente el tío Willy […] Y tenía una particularidad. A mí y mis hermanos siempre 
antes de despedirse nos hacía un truco de magia. Nos pedía que miráramos aten-
tamente un huevo que tenía en la mano y con un movimiento rápido de la mano, 
el huevo desaparecía […] Hay varias bancas, cada una de ellas podría estar exac-
tamente por donde pasaron 49 presos políticos escapando de una cárcel todavía 
bajo el gobierno de Pinochet […] Estamos en la parte de atrás de la cárcel, lo que 
mira hacia el río Mapocho, hacia las líneas férreas de lo que es la Estación Mapo-
cho hoy en día y es hacia donde se dirigía el túnel por el cual los presos buscaron 
la libertad. Estos presos, en el año 1990, yo solamente tenía 4 años… mis padres 
conocían a gente que conocían gente que conocían gente y de por ahí llegó la 
necesidad, la urgencia de refugiar a uno de ellos una vez que saliera de esta cárcel 
[…] Y ese es el caso de quien yo conocí solo como el tío Willy.3

Figura 1. Mapa de la aplicación AppRecuerdos

Fuente: las autoras, 2017.

2	 Los relatos aquí transcritos fueron editados para uso exclusivo dentro de este artículo, para una mejor 
comprensión. Esta edición fue aprobada por los entrevistados.

3	 J.P., masculino, ciudad de Santiago (Chile), enero de 2016.



114

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. No. 33 · Bogotá, octubre-diciembre 2018 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 105-123 
https://doi.org/10.7440/antipoda33.2018.06

Figura 2. Imagen de audio recorrido. Las usuarias escuchan relato activado sobre el Puente del 
Arzobispo que pasa sobre el río Mapocho en Santiago

Fuente: foto cortesía de Verónica Troncoso, 2016.

J.P. realiza con su relato una activación de la memoria, no solo a nivel personal, 
sino que, como apunta De Toro (2011), logra construir una historia nueva e íntima 
que alcanza su actualización y sus propios códigos de representación por cada oyen-
te del relato. En este sentido, “[…] se imponen tanto las memorias individuales, co-
lectivas y culturales como instrumentos mediático-performativos y translatológicos 
como un nuevo paradigma transdisciplinario para enfrentarse al pasado, haciendo 
posible el presente y el futuro de muy diversas perspectivas” (De Toro 2011, 68-69).

Siguiendo con el desarrollo del proyecto, durante un año se creó un archivo tran-
sitable que transformó la ciudad en un museo sonoro e invisible: archivos personales, 
como el de J.P., que son escuchados con el objetivo de que el visitante pueda descu-
brir, revivir y profundizar, desde el escuchar, caminar y estar allí, las historias desde 
distintas perspectivas. Este grupo de trabajo fue transdisciplinar: artistas de las artes 
visuales y el teatro, como también investigadoras desde la teoría del arte y la an-
tropología. Esto supuso una metodología de trabajo nueva, ya que no solo había 
que efectuar un trabajo de archivo, sino de producción artística, enfoque escénico y 
sello etnográfico. Por ello, la propuesta conceptual consistió en encontrar personas 
cuyas historias no solo ocurrieran en el lugar, sino que pudieran convertirse en 
una unidad performativa con la finalidad de la obra, en el sentido de per-formar 
que enuncia Taylor (2015). Esto significa que al relato propiamente tal, como usual-
mente se conoce en temas de derechos humanos4, había que agregar el componente 
artístico que permitiera registrar una historia que no solo describiera sino que tuviera 

4	 Estéticamente hablando, pensemos en la disposición de estos en los informes de verdad y justicia, en el 
Museo de la Memoria y los Derechos Humanos de Santiago, en los sitios de memorias o en las entrevistas 
realizadas por la Fundación de Ayuda Social de las Iglesias Cristianas (Fasic).



Entre lo público y lo íntimo. El lugar del proyecto AppRecuerdos en las propuestas de memoria colectiva-Chile
Javiera Bustamante Danilo y Valeska Paulina Navea Castro 

P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

115

un comienzo y un desenlace. En otras palabras, no solo debía tratarse de algo —la 
historia— respecto a la dictadura, también debía ocurrir algo en ese lugar.

De esta forma, el oyente observa y escucha desde la calle una microhistoria 
acontecida en un departamento en un barrio residencial del centro de la capital. 
“El 24 de marzo a las 6 de la mañana, mientras estábamos durmiendo, sentimos 
un ruido en la reja, como alguien que violentamente golpeaba la reja. Y mi marido 
se levantó y vino a ver. Volvió, me miró y me dijo: son ellos”5. En este sentido, la 
burbuja sonora se piensa como unidad dialógica, donde el lugar pensado como re-
pertorio-archivo es performado con experiencia e involucramiento en la audición 
del relato. La experiencia de habitar y estar allí como zona experiencial no busca 
“conservar o respetar de manera condicionada —casi condenado a reproducir— 
sino más bien con una conciencia auditiva que interpreta y busca, siempre llena de 
agencia y producción” (Taylor 2015, 13).

El lugar escogido para levantar AppRecuerdos es el centro de la capital. Santia-
go Centro es el lugar donde se presentaron hechos decisivos de la historia de Chi-
le, desde la celebración y el derrocamiento de presidentes de la República hasta las 
emblemáticas marchas por la Alameda, la visita del papa o incluso las celebraciones 
deportivas. Con las diversas transformaciones de la ciudad, las huellas de estos hitos 
han ido borrándose, convirtiéndose en lugares perdidos dentro de una trama urbana 
irrumpida por la modernidad. También, este lugar ha sido ocupado por personas 
que han vivido y trabajado día a día, siendo testigos de los fenómenos políticos que 
permiten hoy posicionar diversas perspectivas y experiencias; aquellos recuerdos se 
sobreponen y se instalan distanciados de la historia oficializada. El centro de Santia-
go fue y sigue siendo el lugar emblemático del diálogo tradicional con los cambios 
modernos, ya sean políticos, económicos o sociales. El centro es un eje simbólico 
donde los cuerpos dialogan y se reactivan con los espacios, los cuales emplean una 
voz que permite comprender el Chile actual en su dimensión pública. Desde esta 
ciudad se piensa por qué y cómo es posible crear nuevas condiciones en la ciudad 
para establecer una mediación respecto a la memoria, tanto por la intención de 
romper barreras generacionales —a partir de la utilización de dispositivos tecnoló-
gicos— a través de la introducción de resortes sensoriales como por el cambio en el 
tratamiento emblemático de la memoria.

Esta experiencia sonora consta de 129 “burbujas sonoras” que se encriptan en 
la ciudad; entre Parque Bustamante, Estación Los Héroes, calle Santa Isabel y el río 
Mapocho. Los visitantes del proyecto descargan desde sus smartphones la aplicación, 
y en caso de no poseer uno, el proyecto dispuso de aparatos durante el Festival In-
ternacional Santiago a Mil (enero de 2017) en GAM, punto donde se repartieron los 
mapas para comenzar el recorrido. El transeúnte escucha los audios de tal manera 
que se sobreponen, capa a capa, la ciudad y su historia. Con la vista en la cotidiani-
dad de la ciudad actual y las voces del pasado susurrando en el oído, este transeúnte 

5	 A.Z., femenino, ciudad de Santiago, Chile, mayo de 2016.



116

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. No. 33 · Bogotá, octubre-diciembre 2018 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 105-123 
https://doi.org/10.7440/antipoda33.2018.06

comienza a armar un rompecabezas que hará que los lugares de hoy puedan ser 
reescritos con las historias del pasado. El recorrido no está condicionado, los audios 
no pueden ser manualmente activados ni detenidos, y por ende, es la aplicación junto 
con el caminar los que orientan y dirigen la experiencia de la escucha (ver la figura 
3). El caminante se detiene cuando un audio se activa, teniendo un perímetro determi-
nado para conservar y observar el relato. Una vez que sale de él, la voz desaparece, hasta 
un próximo punto al que se llega guiado por el mapa. De esta forma, AppRecuerdos 
no tiene un solo sentido ni una sola lógica; por el contrario, podría decirse que tiene 
infinitas probabilidades y posibilidades dependiendo de las decisiones que tome paso a 
paso, de forma espontánea o programada, quien camina, habita y escucha en la ciudad.

Figura 3. Imagen de audio recorrido, Parque Balmaceda, pleno centro de Santiago

Fuente: foto cortesía de Verónica Troncoso, 2016.

Réplicas disciplinares de la obra AppRecuerdos
¿Cómo trabajar los relatos? ¿De qué manera articular disciplinalmente los archivos de 
memoria? La identidad de la obra AppRecuerdos sin duda enlaza uno de los mayores 
desafíos actuales de la antropología; la introducción de nuevos signos etnográficos y 
perceptivos, donde las señales de alta tecnología (en el sentido híbrido que a fines del 
siglo XX anunció el antropólogo mexicano Néstor García Canclini), la relocalización 
y la transnacionalización, nos obligan a repensar el campo de la comprensión y re-
flexión de la realidad/alteridad. En estos términos, la conciencia práctica sensorial 
trasciende la percepción visual e introduce lo afectivo y la cultura aural6 como dis-

6	 Entendemos cultura aural como el conjunto de dimensiones sensoriales (auditivas y comunicativas) cons-
titutivas de las prácticas socioculturales.



Entre lo público y lo íntimo. El lugar del proyecto AppRecuerdos en las propuestas de memoria colectiva-Chile
Javiera Bustamante Danilo y Valeska Paulina Navea Castro 

P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

117

positivos centrales de la construcción de conocimiento, donde la percepción quie-
bra su sentido más clásico de eje y horizontalidad (Villanueva 2017). De esta forma, 
el sonido ya no es tan solo resultado apéndice de las prácticas culturales observables 
y objetivables a través del gesto escrito, sino que se convierte en una experiencia y 
forma de relacionarnos con nuestro entorno. En estos términos, la obra sonora, por 
sus características estéticas y artísticas, es capaz de poner en tensión los modos 
epistemológicos instalados para comprender y aproximarnos a los lugares de me-
moria, y así mismo diverge de las políticas de conocimiento del pasado a las que 
estamos habituados, toda vez que el “discurso sonoro tiene ramificaciones que ten-
sionan las políticas instaladas, ya sea en el ámbito de conocimiento o en términos 
sociales” (Villanueva, 2017, 145).

Yo ahora tengo 54 años, y esto tiene que haber ocurrido más o menos cuando yo 
tenía 22 años, 1983-84 tiene que haber sido […] En ese tiempo estaba pololeando 
con la que fue mi señora […] En una oportunidad, un día sábado en la noche 
me parece, decidimos pasar a tomar algo […]; nos sentamos medio tímidos y 
pedimos no me acuerdo qué cosa, el garzón fue y en vez de traer lo que nosotros 
le habíamos pedido, me acuerdo que nos trajo dos vasos de “piscolas”. Y yo le 
dije que no, que nosotros no habíamos pedido eso. “No, si no es lo que ustedes 
habían pedido, esto se lo envían de otra mesa”. “¿Pero qué mesa si no conocemos a 
nadie?”. “La pareja que está allá frente”. Claro, cruzando la pista de baile había una 
pareja relativamente joven, un tipo de unos 30 años y una niña de un poco me-
nos. Nos saludan con la mano […] Ellos se acercaron y se quedaron un rato con 
nosotros. […] Y en una de esas la niña que estaba con él, no sé si era la polola o la 
señora, le dice a mi pareja que si la puede acompañar al baño. Salen las dos y me 
quedo con él conversando y en un momento se queda en silencio y me dice “Yo 
a ti te conozco”. “¿A mí?”. “Sí, a ti te conozco”. “¡Ah! Sí, posiblemente, yo trabajo 
por aquí”. “No, yo te conozco de otra parte. Y yo conozco a tu papá, a tu mamá, 
a toda tu familia”. “¿Qué onda?”. “Mira, yo soy de la CNI [Central Nacional de 
Inteligencia]”. Al final, el tipo me dice: “Pero no te preocupes, no te preocupes, 
porque hoy día, somos todos iguales”.7

Relatos como este permiten explorar la posibilidad de emocionar, conforme la 
empatía y el reconocimiento con un alguien que vivió algo dentro de su cotidiani-
dad. Aquí el esfuerzo transdisciplinar reside en trabajar con la investigación, las ar-
tes visuales, sonoras y teatrales; operar con un material que afecta en sí mismo pero 
que requiere su performatividad para situar en un tiempo y espacio concretos a un 
espectador activo. El desafío consiste, en este sentido, en mediar entre los relatos y 
la experiencia sensorial, haciendo que el sonido sea un agente activo al emplazarse 
en un lugar determinado que dispara el dispositivo de memoria.

7	 C.N., masculino, ciudad de Santiago, Chile, junio de 2016.



118

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. No. 33 · Bogotá, octubre-diciembre 2018 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 105-123 
https://doi.org/10.7440/antipoda33.2018.06

Entre lo íntimo y lo público. Memorias anónimas e íntimas en la ciudad

AppRecuerdos propone una suerte de postcolonialismo de las formas más tradicio-
nales de accionar la memoria colectiva en nuestro país, bajo categorías subversi-
vas, modernas y tecnológicas que permiten repensar la identidad y territorialidad 
de la memoria de la violencia política. Para ello, toma como objeto dos categorías 
que son sustantivas: la relugarización de los recuerdos y la revelación del sujeto anó-
nimo como actor relevante de la memoria colectiva.

Una memoria que ha estado históricamente subvertida en la institucionali-
dad del gesto reparatorio es hoy desplazada por un discurso de la cotidianidad, que 
rompe el gran discurso, la gran historia y la gran verdad (De Toro 1997). Si bien el 
proyecto opera en el centro de una capital, es desde los relatos íntimos que se crea 
un discurso periférico:

La postcolonialidad como categoría epistemológica se puede entender como una 
re-escritura del discurso del centro, de un “contra-discurso”, como un discurso 
subversivo de descentramiento, en un sentido semiótico-epistemológico (y no 
ideológico-militante comprometido), y no de una reconstrucción de una identi-
dad sustancial (esencia), sino de una apropiación de los discursos del centro y 
de su implantación recodificada a través de su inclusión en un nuevo contexto 
y paradigma histórico. (De Toro 1997, 29)

En este contexto, sabemos que la explicación, recuperación y representación 
de la memoria del pasado reciente se efectúan principalmente desde los memoriales, 
los monumentos, los sitios de memoria y los museos, espacios emblemáticos que, a 
través de sus dispositivos de mediación y comunicación y estrategias de espacializa-
ción, han tendido a centralizar el recuerdo en la ciudad. En este sentido, son espacios 
centralizados, es decir, marcas instituidas, fijas y duraderas que tienden a centralizar 
el recuerdo (Messina 2017). AppRecuerdos explora un sentido insurrecto al respec-
to; descentraliza el recuerdo en la medida que relugariza desde el espacio íntimo 
y cotidiano las memorias particulares, pero al mismo tiempo su propiedad reside 
precisamente en convertirse en un objeto de interés público.

Los recuerdos —en cuanto archivos— son dispositivos íntimos-personales; co-
rresponden a trayectorias individuales, sin embargo, la experiencia de escucha se des-
pliega en un espacio plural, público y colectivo como es la ciudad. La emergencia del 
archivo se presenta como el ocaso del metarrelato; en este sentido, estas microhis-
torias —que no pertenecen al orden de la historia— se resisten a ser transformadas 
en un gesto patrimonial y simbólico. El “escuchar” presenta, por un lado, la posibi-
lidad de hacer visible —escuchable— experiencias individuales y, por el otro, sentir 
el silencio de una ciudad que se rompe con un relato vigente y símil a lo que se está 
escuchando y viendo. El ejercicio de oír una historia en una ciudad ruidosa hace 
que paradójicamente el espacio público mute —se silencie— hasta transformarse en 
un escenario performativo que permite comprender nuestras experiencias pasadas.



Entre lo público y lo íntimo. El lugar del proyecto AppRecuerdos en las propuestas de memoria colectiva-Chile
Javiera Bustamante Danilo y Valeska Paulina Navea Castro 

P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

119

En un sentido performativo, el proyecto relugariza los recuerdos íntimos en 
distintos puntos de la ciudad, que encriptados en la trama urbana ya no se expli-
can exclusivamente desde los espacios centralizados, sino desde los puntos urbanos 
en que las vivencias se anclan, en el sentido de índice histórico. Pero al mismo tiem-
po configura espacios efímeros e itinerantes, toda vez que el recuerdo no preexiste 
fijo en un espacio, marca, texto o señalización, sino que existe, en la medida que es 
activado por el oyente que camina y habita. Desde la lectura de Ricoeur (2000), las 
huellas-lugares no son en sí huellas, sino que requieren una labor de inteligibilidad 
para ser huellas-memorias y, por tanto, se necesita de un trabajo de traducción, en 
este caso, de los usuarios de la aplicación.

Por otra parte, también sabemos que estos espacios centralizados se piensan des-
de y para rendir homenaje a figuras emblemáticas de la memoria colectiva, es decir, sus 
objetivos, dispositivos y espacialidades, en su dimensión conmemorativa, instituyen 
recordar prioritariamente a víctimas de la violencia política, apoyados en las nociones 
de afectación, daño y dolor. Esta dimensión ha levantado y consolidado una retó-
rica estable y fija del período de la dictadura. Ante ello, AppRecuerdos busca una 
salida por medio de la priorización de lo que Piña (1989) denomina sujeto anónimo 
(que en términos de Stern [2002] podría ser entendido como memorias sueltas, o 
en Pollak [1989], como memorias subterráneas), un sujeto que ha sido excluido de 
las retóricas hegemónicas de los lugares y archivos centralizados. El sujeto anónimo, 
el que ingresa a la ciudad con un aporte subjetivo e íntimo, descentra la historia, la 
re-codifica (De Toro 1997, 29) para hacerse entender en un dominio público, ingre-
sando en una nueva —y postcolonial— memoria colectiva.

En esta trama, el proyecto reposiciona la idea de sujetos anónimos como ob-
jetos relevantes y significativos de la narrativa del pasado, enfatizando que “el actor 
anónimo es importante; cada vez hay mayor resistencia a verlo diluido en las Estruc-
turas o en la Historia” (Piña 1989, 151) subvirtiendo la prioridad única dada a las 
víctimas y los afectados, “que encuentran en el espacio público su sentido y legiti-
mación” (Piña 1989, 150), con lo cual abre una posibilidad de rehabitar las historias 
deshabitadas de sujetos que en el desarrollo de la obra son reconsiderados como 
sujetos históricos y políticos, más allá de sus estrictas condiciones de militancia y 
victimización. El cuestionamiento avanza hacia repensar las diferencias que existen 
entre transmitir y resignificar las memorias, transmitir y resignificar los impactos de 
las huellas de violencia y represión.

Dentro de este marco, la obra AppRecuerdos plantea la posibilidad de infiltrar la 
idea de lugares de memoria activa (Buchenhorst 2007), basada en la premisa de que 
los lugares son activados en la medida que acogen una experiencia cultural que vi-
taliza la interacción de significados entre los actores, el lugar y la ciudad. En cierto 
sentido, cuando se activa el audio-relato en el lugar se hace real la comprensión del 
lugar de memoria como dispositivo que significa tres cruces: el lugar como acu-
mulación de tiempo (y la distancia que permite visualizar cuánto tiempo ha pasado 
desde sus primeros usos significativos), el lugar como una concentración de sucesos 



120

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. No. 33 · Bogotá, octubre-diciembre 2018 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 105-123 
https://doi.org/10.7440/antipoda33.2018.06

e historias (hechos concretos) y un espacio determinado (en cuanto cantidad limi-
tada de metros cuadrados), tres dimensiones que se sintetizan y ponen en tensión 
cuando el relator llena de contenido vivo la huella urbana y el oyente revive el relato 
en el mismo lugar a través de la escucha.

Esta estrategia de espacialización, es decir, dotar de significados los lugares en 
cuanto edificios políticos, toma cuerpo en la experiencia de la obra AppRecuerdos. Las 
palabras de De Certeau (1999) ganan sentido cuando evidenciamos que los caminan-
tes, a través de las operaciones de escucha de las burbujas sonoras y de conexión con 
el lugar, configuran individualmente las dimensiones espaciales que encriptan los 
relatos. Frente a esto, el oyente no es un espectador, sino agente de una trayectoria 
que vuelve el lugar, en la experiencia cultural de la escucha, un espacio practicado. 
Este destino evoca a Ponty (1993), cuando señala que el espacio vivido es construido 
siguiendo la experiencia del sujeto. En estos términos, los espacios se definen en la 
experiencia vital, es decir, el lugar deja de ser geométrico e inerte en el momento 
que, por una parte, es narrado, contado y espacializado, y por otra, escuchado, ob-
servado y significado. En una perspectiva similar, Augé (2002) remite a los lugares 
antropológicos, donde se reitera el principio de habitar, escuchar e inteligibilidad que 
los articula. Son los itinerarios, ejes y caminos trazados y diseñados los que dotarían 
de sentido a los espacios, superando el espacio de lo evocable en su sentido nostálgico.

Conclusión
Recapitulando, hemos trazado qué nudos memoriales se han catalogado como ma-
terial relevante para la memoria colectiva y cómo a partir de esto se ha desarrollado 
la visibilización de los crímenes cometidos en dictadura. La patrimonialización de la 
memoria ha reducido el espectro de producción visual, por cuanto se ha convenido 
que la mejor manera de representar la memoria es mediante su monumentalización: 
memoriales y placas abundan en la ciudad, evidenciando los sitios de memoria y 
a las víctimas, que se priorizan para representar y simbolizar el pasado en el espa-
cio público. Los acontecimientos, por tanto, se transforman en memoria colectiva 
ahí cuando ingresan a las políticas oficiales y son marcados y nonumentalizados, en 
cuanto gesto reparatorio.

La idea de proyectos como el descrito en este trabajo recupera y reitera la necesi-
dad de marcar, pero permite reencontrar lugares que fueron disminuidos y desplazados 
al quedar fuera de la memoria oficial. Son los relatos de lo cotidiano los que históri-
camente han quedado en el olvido, quitándoles presencia tanto a los sujetos como a 
los lugares donde ese algo ocurrió. La borradura pone en cuestión la existencia del 
hecho, de ahí la importancia de visibilizar los lost places que se desinstitucionalizan 
al no poseer marca alguna de sus acontecimientos pasados (sin considerar el pasar 
del tiempo, que en algunos casos queda en evidencia con la arquitectura).

Recorrer, reconocer y revivir los lugares olvidados significa recodificar la his-
toria para construir el futuro a partir de una deconstrucción del pasado (De Toro 
1997). Son lugares auténticos con carácter movilizante, ahí donde permiten reactivar 



Entre lo público y lo íntimo. El lugar del proyecto AppRecuerdos en las propuestas de memoria colectiva-Chile
Javiera Bustamante Danilo y Valeska Paulina Navea Castro 

P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

121

la memoria y generar un encuentro intergeneracional. No tienen solo una dimen-
sión conmemorativa, sino un compromiso de transmisión; sentido que, en el caso 
de AppRecuerdos, busca construir con una estrategia diferente a la de la monumen-
talidad clásica. Aunque recurra a la oposición de esta, no la abandona, sino que 
la reconfigura8. Esta oscilación instituye los puntos sonoros como bisagra entre lo 
público y lo privado; el formato aural conecta las memorias personales con lugares 
que son inevitablemente colectivos.

Es en esta irrupción del espacio público donde se desenvuelve la aplicación, 
transformando la obra aural en una reivindicación de la ciudad como espacio activo 
y sensorial. La transformación del espacio para el transeúnte permite que el sujeto 
que vive la experiencia pueda perderse en la ciudad; esta idea hace que, si bien es una 
participación colectiva, cada uno se mueva y organice su ruta de manera libre, no te-
niendo control —la aplicación— sobre la elección sonora del participante. Caminar y 
escuchar desde el presente historias íntimas del pasado en un espacio colectivo, como 
lo es la calle, hacen que la experiencia tense la relación entre la emotividad y la comple-
jidad reflexiva asociadas a las experiencias de dolor. “La idea de que la historia marca 
la vida, impronta nuestros cuerpos, de que la historia en definitiva se hace experiencia 
en nosotros” (Barría 2017, 179) es una de las condiciones de obras como AppRecuer-
dos, donde la activación del recuerdo y la empatía no pasan solo por una emotividad 
dramática, sino por la relación performativa que los cuerpos tienen con las sensacio-
nes descritas en los audios, contrastados con el presente del espacio donde ocurrió el 
hecho: vemos, a través de los relatos, espacios que muchas veces no están, sentimos su 
transformación y activamos la reflexión crítica desde una historia alternativa.

Esta “otra” historia, en definitiva, crea sentimiento de comunidad temporal ahí don-
de se piensa a esta como una categoría política. “‘Pueblo’ puede designar una vez más […] 
al sujeto de un proceso político. Pero siempre bajo la forma de una minoría que declara, 
no que representa, al pueblo, sino que es el pueblo en tanto que este destruye su propia 
inercia y se convierte en cuerpo de la novedad política” (Badiou 2014, 14)9. Tanto los que 
dan su testimonio como los que lo escuchan se relacionan con la experiencia en cuanto re-
lación de empatía con la historia no oficializada, en un deseo de dar a conocer los hechos 
para hacer ingresar la emoción a una categoría colectiva. “Emocionarse significa sentir lo 
impersonal que está en nosotros […]” (Agamben 2005, 14).

La identificación del lugar perdido con los rostros del presente activa la memoria 
y la emoción asociadas a la ausencia, el desplazamiento, cambio, desaparición o censu-
ra de algo otro, ahí donde entendemos que la categoría política del recordar se piensa 
como resistencia y como una estrategia colectiva; el arte contemporáneo y la cultura au-
ral, cuando los pensamos desde las propuestas de memoria, piensan la performatividad 
como un movimiento sincronizado de la obra con su público, siendo ambos elementos 

8	 Y ciertamente, la reconfigura con el espíritu de hacer de este sentido algo más legítimo, por cuanto lo 
articula con un reconocimiento de un pasado complejo ante el que subjetivamente esperamos reconciliar.

9	 Las cursivas son del original.



122

Antipod. Rev. Antropol. Arqueol. No. 33 · Bogotá, octubre-diciembre 2018 · ISSN 1900-5407 · e-ISSN 2011-4273 · pp. 105-123 
https://doi.org/10.7440/antipoda33.2018.06

activos que se apropian del relato, creando dispositivos auditivos de acercamiento a la 
historia y pensando la memoria y la verdad desde una reelaboración del lenguaje.

Referencias
1.	 Agamben, Giorgio. 2005. Profanaciones. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.
2.	 Augé, Marc. 2002. Los no lugares. Espacios del anonimato. Una antropología de la 

sobremodernidad. Barcelona: Gedisa.
3.	 Badiou, Alain. 2014. “Veinticuatro notas sobre los usos de la palabra ‘pueblo’”. En ¿Qué es 

un pueblo?, VV. AA., 9-18. Santiago: LOM Ediciones.
4.	 Barría, Mauricio. 2017. “Recuerdos en tránsito (App/Recuerdos). La recuperación política 

de la experiencia”. En Perspectivas políticas de la escena latinoamericana, compilado por 
Lola Proaño Gómez y Lorena Verzero, 177-197. Buenos Aires-Los Ángeles: Argus-a.

5.	 Buchenhorst, Ralph. 2007. “La memoria: un intercambio de construcciones”. En Políticas 
de la memoria. Tensiones en la palabra y la imagen, editado por Sandra Lorenzano y Ralph 
Buchenhorst, 15-21. Buenos Aires: Editorial Gorla.

6.	 Cassigoli, Rossana. 2007. “El mito de los orígenes: fuentes para una antropología de la 
memoria”. Historia y Grafía 28: 143-172.

7.	 Chababo, Rubén. 2007. “Atrapar lo inasible”. En Políticas de la memoria. Tensiones en la 
palabra y la imagen, editado por Sandra Lorenzano y Ralph Buchenhorst,141-148. Bue-
nos Aires: Editorial Gorla.

8.	 De Certeau, Michel. 1999. La invención de lo cotidiano. Artes de hacer. México: Cultura Libre.
9.	 De Toro, Alfonso. 1997. “Fundamentos epistemológicos de la condición contemporánea: 

posmodernidad, postcolonialidad en diálogo con Latinoamérica”. En Postmodernidad y 
postcolonialidad: breves reflexiones sobre Latinoamérica, editado por Alfonso de Toro, 11-
49. Madrid: Iberoamericana.

10.	 De Toro, Alfonso. 2011. “Memoria performativa y escenificación: ‘Hechor y Víctima’ en 
El desierto de Carlos Franz”. Taller de Letras 49: 67-95.

11.	 Del Valle, Nicolás y Damián Gálvez. 2017. “Microbiografías y estudios de memoria en 
Chile: Observaciones metodológicas desde la investigación social”. Cuhso. Cultura, Hom-
bre, Sociedad 27: 159-181.

12.	 Draper, Susana. 2012. Afterlives of Confinement: Spatial Transitions in Postdictatorship 
Latin America. Pittsburgh, PA: University of Pittsburgh Press.

13.	 Fuentes, Domingo. 2017. “AppRecuerdos: conectándose con la ciudad a través de relatos 
anónimos”, disponible en: http://www.artes.uchile.cl/noticias/133873/apprecuerdos-
conectandose-con-la-ciudad-a-traves-de-relatos-anonimos

14.	 Huyssen, Andreas. 2000. “En busca del tiempo futuro”. Puentes 2: 12-29.
15.	 Iniesta, Montserrat. 2015. “Los Pirineos, ¿lugar o acto de memoria?” (conferencia presen-

tada en el encuentro “Usos y abusos del pasado reciente en Chile y el mundo”, Santiago, 
Chile 30 de noviembre).

16.	 Levi, Primo. 2006. El deber de memoria. Buenos Aires: Libros del Zorzal.
17.	 Lira, Elizabeth. 2010. Memoria y convivencia democrática: Políticas de Olvido y Memoria. 

Santiago: Flacso. Gobernabilidad y Convivencia Democrática.



Entre lo público y lo íntimo. El lugar del proyecto AppRecuerdos en las propuestas de memoria colectiva-Chile
Javiera Bustamante Danilo y Valeska Paulina Navea Castro 

P
A

N
O

R
Á

M
I
C

A
S

123

18.	 Lira, Elizabeth y Brian Loveman. 2005. Políticas de reparación en Chile. Santiago: LOM 
Ediciones.

19.	 Messina, Luciana. 2017. “Notas teórico-metodológicas sobre la investigación en/sobre 
lugares de memoria” (conferencia presentada en “VI Jornadas Espacios, lugares y mar-
cas territoriales de la violencia política y la represión estatal. Entre la conmemoración, 
la transmisión y la justicia: desafíos actuales de los lugares de memoria”, Buenos Aires, 
Argentina, 7 al 9 de noviembre).

20.	 Montealegre, Jorge. 2013. “Construcción social de la memoria: presencia del imaginario 
del Holocausto en testimonios latinoamericanos”. Alpha 36: 119-134.

21.	 Osorio, Jorge y Graciela Rubio. 2006. El Deseo y la Memoria. Escritura e historia. Santiago: 
Gráfica Andes.

22.	 Piña, Carlos. 1989. “Sobre las historias de vida y su campo de validez en las ciencias so-
ciales”. Revista Paraguaya de Sociología 67: 143-162.

23.	 Pollak, Michael. 1989. “Memoria, olvido, silencio”. Estudos Históricos. Rio de Janeiro 2 
(3): 3-15.

24.	 Ponty, Merleau. 1993. Fenomenología de la percepción. Barcelona: Planeta-De Agostini.
25.	 Richard, Nelly. 2010. Crítica de la memoria (1990-2010). Santiago: Ediciones Universidad 

Diego Portales.
26.	 Ricoeur, Paul. 2000. Historia y memoria. La escritura de la historia y la representación del 

pasado. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica.
27.	 Robin, Régin. 2003. La memoria saturada. Buenos Aires: Actualis.
28.	 Santos Herceg, José. 2017. “Los ‘lugares perdidos’ de la dictadura. Una tortura que no 

acaba”. Le Monde diplomatique, disponible en: https://www.lemondediplomatique.cl/
Los-lugares-perdidos-de-la.html

29.	 Sarlo, Beatriz. 2012. Tiempo pasado. Cultura de la memoria y giro subjetivo. Una discusión. 
Buenos Aires: Siglo XXI.

30.	 Stern, Steve. 2002. “De la memoria suelta a la memoria emblemática: Hacia el recordar 
y el olvidar como proceso histórico (Chile, 1973-1998)”. En Las Conmemoraciones:  las 
disputas en las fechas “in-felices”, compilado por Elizabeth Jelin, 11-23. Madrid: Siglo XXI.

31.	 Taylor, Diana. 2015. El archivo y el repertorio. La memoria cultural performática en las 
Américas. Santiago: Ediciones Universidad Alberto Hurtado.

32.	 Villanueva, Jaime. 2017. “Revista de arte sonoro y cultura aural (3)”. Panambí. Revista de 
Investigaciones Artísticas 4: 145-149.

33.	 Vinyes, Ricard. 2009. “Memorias, relatos, museos” (conferencia presentada en “Confe-
rencia internacional Experiencias nacionales e internacionales de Museos de la Memoria”, 
Santiago, Chile, 5 y 6 de noviembre).

34.	 Viú, Daniel y Alejandra Buzaglo. 2006. “No hay punto final. Los derechos humanos y las 
marcas en el espacio público”. En Derechos Humanos: una mirada desde la Universidad, com-
pilado por Mirtha Taborda, 279-291. Rosario: Universidad Nacional de Rosario Editora.


